Le missel romain : ses origines, son histoire. Tome 1er, Les premières origines et les sacramentaires / par Jules [...]



Baudot, Jules (1857-1929). Auteur du texte. Le missel romain : ses origines, son histoire. Tome 1er, Les premières origines et les sacramentaires / par Jules Baudot,.... 1912.

1/ Les contenus accessibles sur le site Gallica sont pour la plupart des reproductions numériques d'oeuvres tombées dans le domaine public provenant des collections de la BnF. Leur réutilisation s'inscrit dans le cadre de la loi n°78-753 du 17 juillet 1978 :

- La réutilisation non commerciale de ces contenus est libre et gratuite dans le respect de la législation en vigueur et notamment du maintien de la mention de source.
- La réutilisation commerciale de ces contenus est payante et fait l'objet d'une licence. Est entendue par réutilisation commerciale la revente de contenus sous forme de produits élaborés ou de fourniture de service.

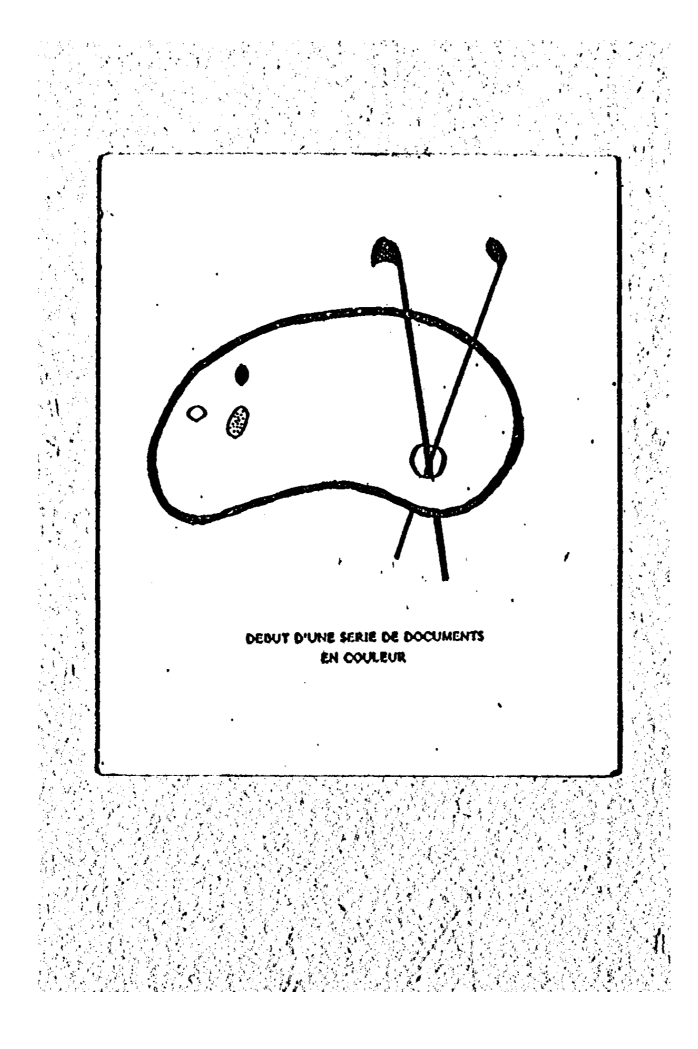
#### CLIQUER ICI POUR ACCÉDER AUX TARIFS ET À LA LICENCE

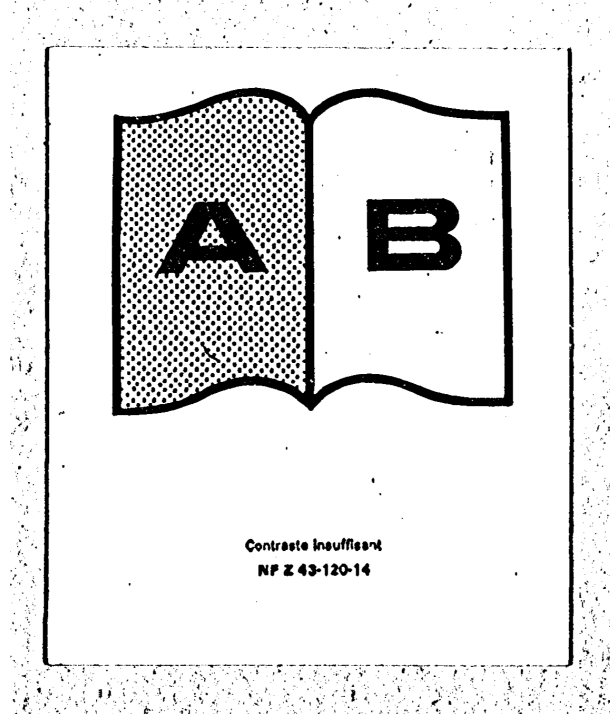
2/ Les contenus de Gallica sont la propriété de la BnF au sens de l'article L.2112-1 du code général de la propriété des personnes publiques.

3/ Quelques contenus sont soumis à un régime de réutilisation particulier. Il s'agit :

- des reproductions de documents protégés par un droit d'auteur appartenant à un tiers. Ces documents ne peuvent être réutilisés, sauf dans le cadre de la copie privée, sans l'autorisation préalable du titulaire des droits.
- des reproductions de documents conservés dans les bibliothèques ou autres institutions partenaires. Ceux-ci sont signalés par la mention Source gallica.BnF.fr / Bibliothèque municipale de ... (ou autre partenaire). L'utilisateur est invité à s'informer auprès de ces bibliothèques de leurs conditions de réutilisation.
- **4/** Gallica constitue une base de données, dont la BnF est le producteur, protégée au sens des articles L341-1 et suivants du code de la propriété intellectuelle.
- **5/** Les présentes conditions d'utilisation des contenus de Gallica sont régies par la loi française. En cas de réutilisation prévue dans un autre pays, il appartient à chaque utilisateur de vérifier la conformité de son projet avec le droit de ce pays.
- 6/ L'utilisateur s'engage à respecter les présentes conditions d'utilisation ainsi que la législation en vigueur, notamment en matière de propriété intellectuelle. En cas de non respect de ces dispositions, il est notamment passible d'une amende prévue par la loi du 17 juillet 1978.
- 7/ Pour obtenir un document de Gallica en haute définition, contacter

utilisation.commerciale@bnf.fr.





VALABLE POUR TOUT OU PARTIE DU DOCUMENT REPRODUIT

publice sous la direction du Reverendissime Dom Cabret ABBÉ DE FARNBOROUGE

Dom J. BAUDOT

# Le Missel Romain

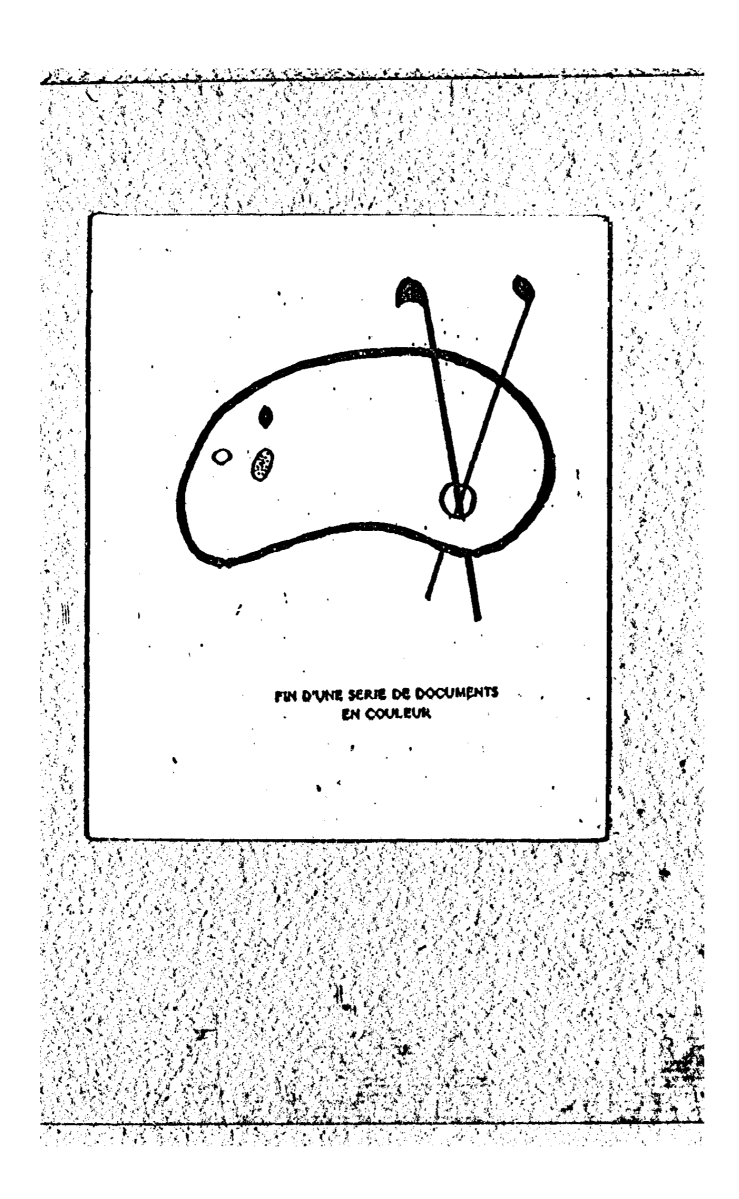
Ses Origines - Son Histoire

Les premières Origines et les Sacramentaires

BLOUD & Ci.

3. et R. 631-632

#### BEOUT A C' Editoure, 1, Place Saint-Suines-Bartes Série publice sous la dicection du 60 Révérendissime Dom Cabrel, Abbé de Paraborough. Depuis l'année 1906 la série liturgique est publiés soul direction du R. Dom Cabrol, abbé de Parnborough. Tres br chainement paraitront des études sur le Missel, le Pontifica le Rituel, le Martyrologe, les Yépres, les Complier L. Confirmation; l'Ordre, le Mariage, l'Avent, la Semaine Saint. le Dimanche, les Fêtes liturgiques, etc., etc. CABROL (Fernand). Bénédictin, Abbe de Farnbot rough. - Introduction aux Etudes liturgiques Baudor (Jules). — Le Bréviaire romain. I vol 184 pages (409-410).... Du même auteur. — Les Lectionnaires (463-464) Du même auteur. — Les Evangéliaires (465-466) y vol...... 4 fr. 20 Du même anteur. — Notions générales de Liturgie Du même auteur. — La Dédicace des Eglises (510) Du même auteur. — Le Pallium (515) I vol. Dumêmeauteur. — Le Pontifical (567) vol. 0 60 Dumêmeanteur. — Le Martyrologe (577). IV. Ofr. 602 Breton (Germain), Recteur de l'Institut catholique de Toulouse. — La Messe. Etude philosophique et théologique (307). 1 vol...... ERMONI (V.). - Les Origines de l'Episcopat (203) Du même auteur. — Le Symbole des Apôtres (248) 0 fr. 604 Du même auteur. - Le Carême (421). 1 vol. 0 (P. 6U) Gastour (Amédéc). — Noël (405). 1 vol. Du même auteur. — L'Eau benite, ses origines, son histoire, son usage (449). I vol..... SAUBIN (Antoine). - Symbolisme du Culte cathon lique (2/2). 1 vol...... 0 fr. 60 DEMANDER LE CATALOGUE



Dépôt Lecai

### LITURGIB

Série publice sous la direction du Révérendissime Dom Cabrol

# LE MISSEL ROMAIN

Ses Origines, son Histoire

TOME PREMIER

Les premières Origines et les Sacramentaires

PAR

Jules BAUDOT

Bénédictin de `arnborough

8'R 14946 (631-632)

**PARIS** 

LIBRAIRIE BLOUD & Cie

7, PLACE SAINT-SULPICE, 7 1 BT 3, RUB FÉROU, -- 6, RUB DU CANIVET

1912

Reproduction et Traduction interdites.

#### NIIIL OBSTAT

† Fr. Ferdinandus Cabrol.
Abbas Farnburgensis.

Die 14 Septembris 1911.

**IMPRIMATUR** 

Parisiis, die 20 Octobris 1911. P. FAGBS, v. g.

# LE MISSEL ROMAIN

Ses origines, son histoire

#### AVANT-PROPOS

L'Histoire du Missel comprend tout l'exposé systématique de la Liturgie chrétienne; car la Messe est la fonction liturgique par excellence, à cette sainte fonction se rattache tout l'ensemble de nos rites sacrés. Aussi bien, le Sacramentaire, appelé parfois Livre des Mystères, base principale du Missel, retient-il pendant de longs siècles, groupés autour de l'oblation du Saint Sacrifice, tous les textes, toutes les formules, tous les rites en usage dans la Sainte Eglise de Dieu.

Beaucoup trouveront prématurée l'entreprise de raconter les phases par lesquelles passa le Livre de la Messe pour devenir notre Missel Romain, nous partageons volontiers leur sentiment; car pour faire cette histoire, les matériaux ne sont pas suffisamment préparés, le terrain n'est pas aplani, le fondement des origines est à peine creusé. Ce travail ne peut être qu'un essai, une pierre d'attente pour un monument de plus larges proportions. Nous le donnons uniquement pour combler une lacune dans la collection des livres liturgiques inaugurée par la publication du Bréviaire Romain. Le Bréviaire, en effet, appelle le Missel.

D'ailleurs, si nous n'avons pas la prétention de présenter une œuvre définitive, nous osons espérer qu'en exploitant et résumant les travaux liturgiques les plus récents nous donnerons satisfaction à bon nombré de nos lecteurs.

Les origines et l'histoire du Missel Romain rempliront deux opuscules doubles de la présente collection. Le travail, comme celui sur le Bréviaire Romain, aura trois parties, basées sur le partage des siècles passés en trois périodes:

Première Partie: Période des origines du Missel, ou les éléments primitifs du Missel avant l'apparition des Sacramentaires (du 1<sup>er</sup> au v<sup>e</sup> siècle inclusivement).

DEUXIÈME PARTIE: Période des Sacramentaires, depuis leur apparition jusqu'à celle du Missel plénier (du vie au ixes iècle).

Troisième Partie: Période du Missel plénier, depuis son apparition jusqu'à nos jours (du 1xº au xixº siècle).

Quelques mots d'explication sur la division adoptée: 1º Le Missel est un livre qui contient les rites et cérémonies de la Messe. Ces rites et cérémonles s'élaborerent lentement; on fut loin de l'unisormité au début, même dans les formules (nous ne parlons pas ici de ce qui constitue l'essence du sacrement et du sacrifice; l'invariabilité, sous ce rapport, est en effet hors de cause). Pendant des siècles, les recueils se formèrent avec des différences suivant les régions : ainsi on put distinguer la Liturgie orientale et la Liturgie occidentale, puis dans chacune de ces liturgies des ramifications diverses. Même le nom du recueil principal était différent : ce qu'on appelait en Occident Sacramentaire, ou Livre des Sacrements ou encore Livre des Mystères, sut appelé en Orient, Euchologe, ou recueil de prières. L'exposé de ces diverses branches, avec la question des origines, sera donné dans la première partie.

2º Dans la deuxième partie, nous limiterons nos investigations à la Liturgie occidentale. Dès le 1v° ou le vo siècle, l'Orient paraît avoir arrêté, pour la Messe, une forme unique de liturgie ou à peu près : conséquemment l'étude de la composition liturgique s'y réduit presque à rien et l'historien trouve peu à glaner dans ce champ (1). Il en est tout autrement pour la Liturgie occidentale : l'époque des Sacramentaires montre cette liturgie dans son plein épanouissement. On verra en particulier comment Charlemagne et Alcuin, sous sa direction, travaillèrent à l'élaboration du Missel plénier.

3º Avec l'apparition du Missel plénier, les divers recueils nécessaires auparavant pour la célébration de la Messe (Sacramentaires, Lectionnaires, Evangéliaires, Antiphonaires), se fondent ensemble pour ne plus former qu'un livre unique. On y voit régner encore pour longtemps la diversité entre les liturgles occidentales, jusqu'à l'heure où l'Eglise jugea bon d'établir l'uniformité du Missel Romain (grace à l'acti-

vité et aux soins de saint Pie V, en 1570).

Les deux premières périodes rempliront le premier opuscule avec ce sous-titre: Les premières origines et les Sacramentaires, le second opuscule aura pour sous-titre: Le Missel plénier.

(1) D. Cabrol, Origines liturgiques, p. 92-93.

## PREMIÈRE PARTIE

#### Période des Origines

(1er au ve siècle.)

La période des origines du Missel comprend le temps où se forment les éléments de la Messe avant l'apparition des Sacramentaires. Aux premiers jours du Christianisme les prières qui accompagnent l'offrande du Saint Sacrifice n'étalent pas groupées dans un recueil comme elles le furent plus tard; en dehors des livres de la Bible, le célébrant n'eut à sa disposition que des formulaires indépendants les uns des autres, comme diptyques, prières litaniques, bénédic-tions, etc.; et, dès le début on peut même concevoir un état rudimentaire où ces formulaires n'existaient pas (1). Les formules d'ailleurs étaient d'une très grande simplicité, si l'on en juge par les allusions répandues çà et là dans les écrits des Pères Apostoliques et Apologistes. De ces écrits nous allons essayer de tirer quelques indications sur les jours et les heures où l'on célébrait le Saint Sacrifice, sur les rites et les formules qui en accompagnaient l'offrande; ce sera l'objet d'un premier chapitre embrassant l'époque anténicéenne. Parcourant ensuite le 1vº et le vº siècle, nous verrons comment on peut en dégager une première classification des rites liturgiques; ce sera notre second chapitre établissant ce que sut la Messe durant l'époque postnicéenne.

(1) D. Cabrol, au mot Actio, dans Dictionnaire d'Archéologie Chrélienne et de Liturgie, t. I, c. 449.

#### CHAPITRE PREMIER

#### La Messe pendant les trois premiers siècles ou l'époque anténicéenne.

#### I. - Le nom, les jours et l'heure du Sacrifice.

Ces renseignements préliminaires ne sont pas hors de propos; ils vont nous alder à retrouver les formules dans les documents de la première heure et à constituer les premiers éléments ou les plus anciens rites de la Messe.

1º Le nom. - Comme le grec était, à cette époque reculée, la langue parlée dans tout l'empire romain, nous ne serons pas surpris de trouver des mots grecs pour désigner ce que nous appelons la Messe. Nous lisons le mot Actroupyla, liturgie, dans l'épître de saint Clément de Rome († 104) aux Corinthiens, et aussi le mot προσφορά, offrande (1). Saint Justin, martyr († 167), l'appelle coxapistia, action degraces, et ailleurs suvéheusis, συναξίς, l'assemblée ou synaxe (2). L'auteur des Actes des Apôtres l'avait déjà nommée κλασις του άρτου, fraction du pain, expression qui se retrouve dans les inscriptions des Catacombes (3). Dans les auteurs latins, on rencontre ces mêmes expressions littéra-

<sup>(1)</sup> P. G., t. I, c. 288 et 289.

<sup>(1)</sup> P. G., t. VI, c. 428, 419. Première Apologie, nº 65 et 67.

<sup>(3)</sup> Act. Apost., 11, 42; ib., 46-47; xx, 7-9. L'expression fractio panis est le nom donné à une peinture découverte par Mgr Wilpert dans une chapelle des Catacombes, dite Capella graca. Cette chapelle est du 11' siècle et peut être considérée comme la plus ancienne église de Rome. Un groupe de peintures y représente le célébrant au moment où il brise l'espèce du pain; il a devant lui le calice, six personnages, dont une femme, sont assis autour d'une table sur laquelle sont placés des pains et des poissons. Mgr Wilpert estime que ce groupe, le plus ancien de tous, est du second siècle. Fractio panis, p. 70.

lement traduites; par ex. ! eucharistia; Tertullien traduit plutôt gratiarum actio, puls il emploie le mot benedictio (du grec eddoyla) (1); l'expression favorite de saint Cyprien est celle de sacrificium avec les qualificatifs: novum ou divinum (2). On trouve aussi les mots: Solemnia, Cana Domini, Dominicum, etc., etc. Il faut arriver jusqu'à saint Ambroise pour trouver le mot Missa (3).

2º Les jours du Sacrifice. — Primitivement la Messe fut un office public, mais on ne la célébrait pas tous les jours : il y eut ce qu'on appela les jours liturgiques (ou jours de célébration) et les jours aliturgiques (ou jours de non-célébration). Les premiers paraissent avoir été réduits aux seuls dimanches, vers la fin du premier siècle, au moment où l'auteur de la Didaché rédigeait son œuvre (4) : « Assemblez-vous le jour du dimanche, dit-il, rompez le pain et rendez graces après avoir confessé vos péchés afin que votre sacrifice soit sans tache. » C'est aussi le jour marqué par saint Justin dans sa première Apologie: « Le jour qu'on appelle jour du soleil (c'est-à-dire le, jour du dimanche) tous les sidèles s'assemblent en un même lieu... etc. » (5). Mais bientôt, le mercredi et le vendredi de chaque semaine deviennent aussi des jours liturgiques; marqués d'abord comme jours de jeunes et de stations, ils ont ensuite la célébration de la Messe. Tertullien le donne à entendre dans un passage de ses écrits, car il reprend ceux qui, par crainte de rompre le jeune, refusaient de communier ces jours-

<sup>(1)</sup> Tertullien, Adversus Marcionem, I, 23. P. L., t. II, c. 299.

<sup>(2)</sup> Saint Cyprien, De Oratione Dominica, IV. P. L., t. IV, c. 538. De lapsis, xxv. Ibid., c. 500; De Opere et Eleemosyna, xv. Ibid., 636, (3) Saint Ambroise à sa sœur Marcelline, Ep. I, xx, 4-5. P. L., t. XV col. 1037.

<sup>(4)</sup> Pour la Didaché, voir c. xIV, nº 1; édition de Funk, Tubingue, 1887,

<sup>(5)</sup> Saint Justin, Première Apologie. P. O., t. VI, c. 429.

là (1). Aussi saint Epiphane fait-il remonter aux temps apostoliques la pratique des assemblées du mercredi, du vendredi et du dimanche (2). Il paraît toutefois que. la pratique n'était pas générale; car, pour Alexandrie, Socrate nous dit que, le mercredi et le vendredi, il y avait réunion, mais non liturgie (3). Un peu plus tard, les églises d'Orient ajoutent le samedi aux trois jours précédemment indiqués. On arrive ainsi à quatre jours liturgiques par semaine. Le Testament du Seigneur mentionne ces quatre jours, les historiens Socrate et Sozomène disent que de leur temps la pratique est devenue générale, si l'on excepte toutefois Alexandrie et Rome (4). On a objecté contre cette assertion le témoignage de saint Jérôme : ce saint docteur, dit-on, suppose que la communion quotidienne est pratiquée en certaines localités. Mais il faut remarquer que les fidèles de l'Eglise primitive pouvaient emporter dans leurs demeures les saintes espèces consacrées et se communier euxmêmes : des lors la communion quotidienne n'entrainait pas nécessairement la célébration quotidienne du Saint Sacrifice. En somme, avant le Concile de Nicée (325) et même Jusque vers le milieu du ive siècle, la célébration de la messe, tout d'abord limitée au dimanche, s'étend successivement au mercredi et au vendredi, puis au samedi; encore la célébration du samedi ne paraît pas avoir été universellement observée (5). L'honneur de célébrer, dit

<sup>(1)</sup> Sur ces jours liturgiques, voir saint Basile († 376). Epist. 93 ad Casaream Patritiam. P. G., t. XXXII, c. 484; Tertullien, De Oratione, c. 19. P. L., t. I, c. 1286.

<sup>(2)</sup> Saint Epiphane, Expositio fidel, nº 22. P. G., t. XLII, c. 825.

<sup>(3)</sup> Socrate, H. E., liv. V, c. 21. P. G., t. LXVII, c. 638.

<sup>(4)</sup> Rahmani, Testamentum D. N. J. C. Socrate, loc. cit., c. 635; Sozomène, H. E., liv. VII, c. 19. P. G., t. LXVII, c. 1478.

<sup>(5)</sup> Même au temps de Saint Augustin, la pratique n'était pas uniforme i entre les diverses églises, les unes célébralent tous les jours, les autres seulement le samedi et le dimanche. Epist. 54 ad Januarium, P. L., t. XXXIII, c. 200.

saint Justin, revient à celui qui préside, Qui prœest, (c'est-à-dire à l'évêque ou au prêtre qui le remplace); il y a dans la communauté d'autres prêtres; groupés autour de l'autel, ils sont plus que de simples assistants, ils cosacrifient, comme nous voyons, dans les ordinations actuelles, les nouveaux prêtres célébrer réellement en union avec l'évêque qui vient de les ordonner.

3º L'heure de célébration du Sacrifice. — D'après la discipline primitive, la célébration de la Messe n'est pas exclusivement fixée au matin; pendant les persécutions on célèbre de présérence la nuit, soit au commencement, c'est-à-dire sur le soir, soit à la fin, c'est-à-dire avant le lever du soleil. A cette dernière pratique se rapporte l'expression cœlus antelucani qu'on trouve dans la lettre de Pline le Jeune et divers traités de l'ertullien (1).

#### II. - Eléments primitifs de la Messe.

1º Pendant les trois premiers siècles, on peut dire que l'Orient et l'Occident eurent une même manière d'offrir le Saint Sacrifice; à part quelque variantes de détail, cette forme primitive paraît avoir été celle que décrira, au 1vº siècle, l'auteur des Constitutions Apostoliques. Les premiers linéaments en sont fournis par saint Clément de Rome, l'auteur de la Didaché et saint Justin martyr.

Depuis qu'on est fixé sur l'authenticité de la première épitre de saint Clément aux Corinthiens (écrite entre 90 et 100), on a relevé quelques analogies entre des passages de ce document et la liturgle des Constitutions Apostoliques; l'énumération des créatures pour lesquelles on rend grâces au Seigneur (ch. xx) rappellerait de loin ce que sera la préface; ce sont

(1) Pline, Epist. Y, 97. Tertullien, Ad uxorem. P. L., t. II, c. 1291; Apologeticus, Ibid, c. 273; De Corona, Ibid, c. 79. Voir aussi saint Cyprien. Epist. P. L., t. IV, c. 398.

les concerts des habitants des cieux qui amènent le chant du Sanctus (ch. xxxiv); il y a aux chap. ix-xii une énumération des anciens patriarches qui se rapproche de l'Epitre aux Hébreux (ch. xi, 4-31) et que l'on retrouvera dans les Constitutions Apostoliques; enfin la formule finale de saint Clément (ch. Lix), Gratia D. N. J. C... in sacula saculorum. Amen, offre une très grande ressemblance avec les liturgles d'Antioche

et d'Alexandrie (1).

La Didaché, document de la première moitié du 11º siècle, présente des indications plus frappantes. Elle dit de la sanctification du dimanche (ch. xiv, n° 1): « Au jour du Seigneur, réunissez-vous, rompez le pain et faites des cérémonies eucharistiques après avoir préalablement consessé vos péchés afin que votre offrande soit pure I » Pour la réception de la Sainte Eucharistie elle dit que ceux-là seuls sont admis qui ont été baptisés au nom du Seigneur (ch. 1x, nº 5). Après nous avoir donné la formule de prière telle que le Seigneur l'a prescrite dans l'Evangile (ch. viii, n° 3), elle indique en quels termes il faut rendre graces pour le calice, pour la fraction du pain (ch. 1x, nos 2 et 3). L'acte de la communion est suivi des prières dites en reconnaissance des bienfaits divins, puis d'une demande pour toute la Sainte Eglise; chaque formule a pour conclusion ces paroles : A toi la gloire dans tous les siècles (ch. x, 1, 2, 3) (2).

Mais c'est surtout saint Justin qui dans sa première Apologie (écrite entre 138 et 161) nous expose avec plus de détails la liturgle telle qu'il l'a vue pratiquée à Rome et en Orient. Il faut rapporter ici tout au long.

<sup>(1)</sup> Pour la lettre de saint Clément aux Corinthiens, voir P. G., t. I. c. 200-327. Voir aussi X. Funk. Opera Patrum Apostolicorum, vol. I. pp. 60-144. — Pour les rapprochements avec les Constitutions Apostoliques, voir Brightman : Eastern Liturgies, pp. 12, 24, etc

<sup>(2)</sup> l'our la Didaché, le texte grec avec traduction française en regarde à été donné par la Revue Les Questions actuelles, t. I-V, pp. 61-63, et Funk 1 Opera Patrum Apostolicorum, vol. I, pp. clix et clixx.

le passage d'ailleurs blen connu (1): Le grand Apologiste dit, au nº 65 : « Après que nous avons purifié celui qui a consessé sa soi et prosessé notre doctrine, nous l'amenons à nos frères assemblés pour la prière commune... La prière terminée, nous nous donnons le saint baiser... Puis, à celui qui préside on apporte du pain et une coupe dans laquelle il y a du vin et de l'eau... Le chef ayant reçu ces dons fait monter la prière de louange vers le Père de toutes choses, au nom de son Fils et du Saint-Esprit, adresse une longue action de grâces pour ces dons reçus de sa bonté; les prières et l'action de graces terminées, tout le peuple dit : Amen, qu'il en soit ainsi. Quand celui qui préside a terminé les prières et que le peuple a répondu : Amen, ceux que nous appelons diacres distribuent aux assistants et vont porter aux absents les dons eucharistics. » — Au nº 66, le saint Docteur, explique ce qu'est cet aliment et expose le dogme de la présence réelle, en ayant soin de rapporter les paroles mêmes de l'Institution : Hoc est corpus meum... Hicest sanguis meus... Hoc facile in meam commemorationem. Le nº 67 revient sur la description de la réunion qui a lieu le jour du dimanche : en cet endroit saint Justin parle de la lécture des commentaires des Apôtres et des écrits des prophètes, de l'exhortation et instruction données par celui qui préside, puis des prières de la présentation du pain, du vin, et de l'eau, etc., comme il a été dit plus haut. Ces dernières expressions ut jam diximus marquent que pour l'exposé de la liturgie, le nº 67 doit être placé avant le no 65. D'où l'on peut alsément établir, d'après saint Justin, l'ordre suivant dans les actes du Sacrifice :

A. Lectures (nº 67).

B. Instruction par l'Evêque (nº 67).

C. Prières pour tout le peuple (nos 67 et 65).

<sup>(1)</sup> Pour l'Apologie de saint Justin, voir P. G., t. VI, c. 427-430.

D. Baiser de paix (nº 65).

E. Offertoire: pain, vin, eau apportés par les diacres (nº8 67 et 65).

F. Prière d'action de grâces par l'Evêque (nº 67

et 65).

G. Consécration par les paroles de l'Institution (n° 65 et 66).

H. Intercession pour le peuple (nos 67 et 65).

I. Conclusion de toute la prière, prononcée par le peuple 1 Amen (n° 67 et 65).

J. Communion (nos 67 et 65).

D'autres passages de la première Apologie permettent de conclure que saint Justin connaît le renvoi des catéchumènes, une prière pour tous faite par la communauté des sidèles, etc. (1); son récit peut donc servir de point de repère pour caractériser la célébration de la Messe à Rome, au milieu du 11º siècle. Il ne nous donne pas, il est vrai, les formules, mais les rites se dégagent assez nettement de son exposé. Comme, dès le début, il s'établit des rapports entre l'Afrique et Rome et que l'église d'Afrique suivit de près les pratiques de l'église de Rome, on peut compléter les renseignements de saint Justin sur la messe par les écrits de Tertullien († 220) et de saint Cyprien († 258). Enfin on estime qu'au 111º siècle il y avait accord entre l'Orient et Rome à ce sujet (2).

2º D'après ces données, il est permis de reconstituer

la Messe du 111° siècle.

a) On y trouve déjà les deux parties de notre Messe actuelle savoir : la Messe des catéchumènes ou Avant-Messe avec des lectures et des chants, des prières d'intercession, une prédication, un rôle actif assigné

<sup>(1)</sup> Voir, par exemple, Première Apologie, n' 49; n' 14; n' 25; n' 13; n' 65. P. G., t. VI, c. 427.

<sup>(2)</sup> D. Cabrol, Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie. t. I. c. 591-657. Notons en particulier ce fait : lorsque saint Polycarpe vint à Rôme en 155, le pape saint Anicet lui permit de célébrer, juste comme l'un de ses évêques. Eusèbe, H. E., V, c. 24. P. G., t. XX, c. 507.

au diacre et aux ministres d'ordre inférieur, le peuple sidèle admis à prendre part à la psalmodie; la Messe des fidèles, où les formules et les actes liturgiques se lient plus étroitement, où le prêtre seul et le plus souvent en secret prononce toute une série d'oraisons, où les assistants n'interviennent qu'à de rares intervalles pour répondre aux formules par un mot d'assentiment. On a cru que, des le début, les deux parties étalent séparées : de fait, certains passages du Nouveau Testament sont allusion à deux genres de réunions; dans les unes, on récite des leçons et des prières et on exécute des chants sans qu'il soit question de l'Eucharistie (1), dans les autres a lieu la fraction du pain (2). Des auteurs ont vu, dans la messe des catéchumenes, l'ossice primitif des vigiles; d'autres, moins heureux ce semble, l'ont rapprochée du service de la synagogue (ou prière du matin pour 1e jour du Sabbat), dans cette dernière hypothèse la messe des fidèles aurait des analogies avec le rituel de la paque juive. Quoi qu'il en soit, on ne tarda guère à réunir les deux parties, la première servant d'introduction et de préparation à la seconde.

b) Chacune des deux parties a, de bonne heure, ses rites caractéristiques. Pour la Messe des catéchumènes, ce sont : le Salut de l'évêque : Dominus vobiscum, qui tient lieu d'introît, les leçons tirées des Ecritures (Prophètes et Apôtres) (3) la lecture de l'Evangile (4), l'instruction à laquelle assistent les catéchumènes (5). Après les lectures et l'instruc-

<sup>(1)</sup> Act., x, 46; I Cor., xvi, 26; Coloss., 111, 16; Eph., V, 19.

<sup>(2)</sup> Act., 11, 42. Ibid., xx, 17. Voir sur ces différents points; D. Cabrol, Origines liturgiques, pp. 326, 332, 333 et seq.

<sup>(3)</sup> Tertulien, De Anima, c. 9, parle de lectures sans spécifier. P. L., t. II, c. 701. Saint Justin, comme nons l'avons vu, est plus explicite, Première Apologie, n° 67, P. G., t. IV, c. 430.

<sup>(4)</sup> Elle est signalée expressément par saint Cyprien, Epist. 39 (al. 34). P. L., t. IV, c. 332.

<sup>(5)</sup> Tertullien, De Prascriptionibus, c. 41, P. L., t. II, c. 68.

tion a lieu le renvoi de ces derniers. Ainsi se termine la première partie de la Messe, à coup sûr la plus variée au point de vue des formules; le choix des passages à lire et à commenter y est laissé au président de la réunion, les recueils de leçons ne furent établis que plus tard vers le ve siècle, comme nous

l'avons noté ailleurs (1).

c) Alors commence la Messe des fidèles. On peut, des le nº siècle, en distinguer les principaux actes, ils se ramenent à trois : l'offrande des dons précédée du baiser de paix et de certaines prières; la prière de la Consécration ou le canon; la Communion et le renvoi. — a) Offrande: elle est précédée du baiser de paix (2) et de la récitation des prières sur les sidèles, sorte de litanie dans laquelle sont exposés les besoins de toutes les classes de personnes. Tous les sidèles devalent alors présenter leur offrande au début et ces offrandes étalent déposées sur une sorte de crédence. Puis on apportait à l'autel le pain et le calice dans lequel il y avait du vin melé d'eau (3), l'usage de chanter quelques versets d'un psaume pendant l'accomplissement de ce rite s'introduisit à Carthage entre le temps de saint Cyprien et celui de saint Augustin (4). L'offrande terminée, le célébrant récite de longues prières pour les évêques, les prêtres, tout l'ordre du clergé, pour les rois, les états, les simples sidèles et même pour les morts ; il ne paraît pas que l'ordre de ces prières fut bien déter-

<sup>(1)</sup> Les Lectionnaires, pp. 7 et 8.

<sup>(2)</sup> Saint Justin place en effet le baiser de paix avant l'oblation, loc. cital.
(3) Saint Cyprien, De opere et eleemosyna, P. L., t. IV, c. 636. Dans un autre endroit, saint Cyprien emploie l'expression Calix mixtus. 10id., c. 386 et 394. La plupart des Orientaux appellent les prières du Sacrifice Anaphore, du verbe grec avazéou, resero, ou sursum sero : Voir ce mot dans Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie, t. I, c. 1898.

<sup>(4)</sup> Pour le chant à l'Offertoire, voir saint Augustin : De Retractat. lib. II, c. 11. P. L., t. XXXII, c. 634.

miné; en tout cas, elles avaient lieu avant la Consécration. La préface s'ouvre par une sorte de dialogue, où entre le Sursum corda (1). - b). Consécration: la principale partie du Canon, ou règle de la consécration, est indiquée avec plus de réserve par les auteurs de ces temps reculés. Nous avons dit comment l'expose saint Justin; suivant la remarque du P. Lebrun on ne voit distinctement dans ces actions de graces preces et eucharistiam absolvit, ni l'ordre des paroles de l'Evangile, ni les expressions employées par le célébrant. Quant aux formules qui suivent immédiatement la consécration, elles sont indiquées d'une façon un peu vague dans les écrits du m<sup>e</sup> siècle; ainsi saint Cyprien se contente de dire: nous faisons mention de la passion du Sauveur dans tous les sacrifices et ce n'est là que le commencement (2), ces expressions peuvent être interprétées comme une allusion à l'anamnèse et à l'épiclèse (3). Tertullien, comme saint Justin, signale la réponse des fidèles à la fin du Canon (4). — c) Communion et renvoi: L'Oraison dominicale était sûrement récitée au cours du Sacrifice soit avant, soit après la fraction du pain; c'était une préparation à l'acte de la communion. L'évêque ou le prêtre célébrant, ayant participé le premier à l'aliment divin, distribuait ensuite l'Eucharistie aux fidèles; tandis que saint Justin dit que cette distribution se falsait par le ministère des diacres, Tertullien dit expressément: Nous ne la recevons que de la main de ceux qui président (5); saint

<sup>(1)</sup> Saint Cyprien, Epist. 63. P. L., t. IV, c. 383.

<sup>(</sup>a) Voir P. Lebrun, Explication des prières de la messe, t. I p. 43.

Saint Cyprien Epist. 63. P. L., t. IV, c. 398.

<sup>(3)</sup> Anamnèse : ce mot a été appliqué assez récemment à la partie qui suit immédiatement la Consécration et commence ainsi : Unde et memores. Voir le Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie, t. I. c. 1880. Epiclèse désigne l'invocation au Saint-Esprit que certaines liturgies placent après les paroles de la consécration. Nous aurona occasion d'en parler plus loin.

<sup>(4)</sup> Tertullien, De Speciac., c. 25. P. L., t. I, c. 732.

<sup>(5)</sup> Tertulien, De Corona, c. 3. P. L., t. II, c. 99.

Justin ajoute qu'on envoyait l'Eucharistie aux absents par les diacres; Tertullien et saint Cyprien supposent que les fidèles recevaient sur leurs mains l'espèce du pain (1); on leur disait: Corpus Christi et ils répondaient: Amen. Puls les diacres distribuaient le calice. Le tout se terminait par les prières d'actions de grâces, le salut de l'évêque et le congé donné aux fidèles. Ainsi, dès la première heure, la Messe des fidèles, en Orient comme en Occident, forma un tout complet et nettement défini, un vrai Sacrifice, et, en

liturgie, une création toute chrétienne.

Terminons ce chapitre par quelques renselgnements sur la langue liturgique des trois premiers siècles. Tout d'abord, avons-nous dit, on employa à Rome la langue grecque: à quel moment la langue latine lui fut-elle substituée? Quelques-uns pensent que le latin comme langue liturgique fit sa première apparition en Afrique; Victor I (190-202), un pape d'origine africaine, paraît avoir été le premier qui fit usage du latin à Rome, puis le changement définitif s'accomplit dans le courant du 111° siècle. Suivant M. Amédée Gastoué, l'usage de la langue latine dans la liturgie dut entrer en vigueur au temps du pape saint Calliste (2) († 223). On a conservé jusqu'à nos jours quelques formules grecques, comme Kyrie eleison, Agios o Theos...

<sup>(1)</sup> Saint Justin, loc. citat. Tertuilien : De Idololatria, c. 7, P. L., t. I, c. 745, Saint Cyprien, Epist. 58, P. L., t. IV, c. 367.

<sup>(2)</sup> A Gastoue, Les Origines du chant romain, pp. 43 et 47.

#### CHAPITRE II

La Messe aux IV° et V° siècles ou l'époque postnicéenne.

Au Concile de Nicée (325), on n'eut pas à s'occuper directement du Saint Sacrifice de la Messe; néanmoins le canon 18<sup>4</sup>, portant condamnation contre les diacres qui usurpent certaines fonctions, atteste la croyance du Concile à ces trois vérités dogmatiques : dans la Sainte Eucharistie est le corps du Christ; l'Eucharistie est un sacrifice; seuls les évêques et les prêtres ont le pouvoir de consacrer (1). Mais quels sont les rites de cette consécration, il faut le demander à d'autres sources qu'aux actes du premier Concile œcuménique.

Nous venons de le voir dans le chapitre précédent, il tègne parmi les églises d'Orient et d'Occident, au commencement du 1v° siècle, une unité substantielle de liturgie. Mais blentôt apparaissent quatre liturgies mères qui donneront naissance à des ramifications ultérieures: ce sont, en Orient, les anciennes liturgies d'Antioche (ou liturgie Syrienne) et d'Alexandrie; puis, en Occident, les liturgies de Rome et de la Gaule. Ces deux dernières dérivent des liturgies orientales, mais comment? Mgr Duchesne (2) estime que la liturgie romaine est apparentée à celle d'Alexandrie, et la liturgie gallicane à celle d'Antioche. Mais, vu les rapports de la liturgie primitive de Rome avec la liturgiedes Constitutions Apostoliques (une des sources de la liturgie d'Antioche), il serait tout aussi ration-

<sup>(1)</sup> Hésélé-Leclerq, Histoire des Conciles, t. I, p. 613.

<sup>(2)</sup> Duchesoe, Origines du Culte chrétien, 3 édition, p. 55.

nel de rattacher Rome à Antioche; d'autre part, la liturgie gallicane est assurément syrienne d'origine, mais, en dépit de leurs différences, les deux liturgies d'Antioche et d'Alexandrie ont aussi entre elles des rapports frappants. Peut-être serait-il préférable de considérer nos quatre liturgies-mères comme des modifications du type primitif représenté par les Constitutions Apostoliques.

Sans vouloir prendre parti dans le débat, car il subsiste des difficultés d'un côté comme de l'autre, nous nous contenterons de mettre sous les yeux du lecteur les caractères des deux Liturgies orientales (article I), puls des deux Liturgies occidentales

(article II).

#### ARTICLE I. — Les Liturgies orientales.

Ces deux liturgles, avons-nous dit, sont la Liturgle d'Antioche, appelée aussi Liturgle syrienne, et la Liturgle d'Alexandrie. Après avoir énuméré les documents qui nous renseignent sur l'une et sur l'autre, nous dirons ce qu'était, au 1v° et au v° siècle, la Messe dans la forme syrienne et la Messe dans la forme alexandrine.

#### § 1. — LITURGIE D'ANTIOCHE OU LITURGIE SYRIENNE.

#### I. Les Documents.

Le type syrien est emprunté aux églises de Jérusalem et d'Antioche. Sur Jérusalem nous sommes renseignés par la 23° Catéchèse de saint Cyrille et par la Peregrinatio Sylviæ; sur Antioche, par les Constitutions Apostoliques, par les Discours ou Homélies de saint Jean Chrysostome, et par quelques anciens documents publiés récemment dans les Studia Syriaca.

1º Saint Cyrille de Jérusalem, ordonné prêtre vers 345 par l'évêque Maxime, donna en 346 ses célèbres Catéchèses ou Instructions pour la préparation au

baptème; la 23º de ces Catéchèses expose et décrit les

rites de la Messe (1).

2º La Peregrinatio ad loca Sacra signale les diverses solennités de l'année à Jérusalem, mais décrit de façon plutôt succincte les rites du sacrifice : on sait qu'elle fut écrite vers 386 par la Vierge Ethéria ou

Euchéria.

3º Les Constitutions Apostoliques forment une compilation où l'on peut distinguer trols parties : a) les six premiers livres qui seraient une recension développée de la Didascalie des Apôtres; b) le septième livre qui est une paraphrase et un développement de la Didaché, avec des formules de prières, des règles pour l'instruction et le baptême des catéchumènes; c) le livre huitième, qui nous intéresse surtout lei, présente un traité des charismes, des ordres ecclésiastiques et des canons. Dans les chapitres 6 à 15 se trouve un exposé des rites de la Messe: l'exposé peut, dans une certaine mesure, être complété par le ch. 57 du livre second, il y a néanmoins des différences entre les deux passages et le raccord est dissicle à établir. M. Funk croit que les Constitutions Apostoliques sont l'œuvre d'une seule main, ont pour auteur un apollinatiste, le même qui interpola les lettres de saint Ignace d'Antioche, que cet au eur habitait la Syrle et qu'il composa son œuvre dès le début du ve siècle au plus lard (2).

4º Saint Chivsostome (344-407) n'a point donné une description systématique de la liturgie, mais de

<sup>(1)</sup> Bardenhewer, Patrology, éd. angl., p. 271. Pour le texte de la 23 Catéchèse, voir P. G., t. XXXIII, c. 1105 et seq.

<sup>(2)</sup> Bardenhewer, op. citat., p. 349. Les Constit. Apost. sont dans P. G., t. I. c. 723, 1102 et seq. Mgr Duchesne dit 1 « Le chap. 57 du livre II donne la description des rites sans formules, le liv. VIII, ch. 5-15, donne les formules au complet, mais seulement pour la partie de la Messe qui suit l'Evanglie. » Le même auteur ne pense pas que cette Liturgie alt été officiellement en usage dans une église. Origines du culte chrétien, 3° édit., pp. 56 et 64. « Peut-être, dit Lebrun, op. cit., t.II, p. 101, fut-elle en usage dans quelque église des environs d'Antioche » Funk i Didascalia et Constitutiones Apostolorum, vol. II, pp. 479 et seq.

ses discours ou Homélies on a pu dégager ce qu'était de son temps la Messe d'Antioche et de Constantinople. Brightman (1) consacre aux sources de la liturgie syrienne trois appendices dont les deux premiers se rapportent à notre sujet : le premier examine la liturgie de Palestine au 1v° siècle d'après les Catéchèses de saint Cyrille et la Peregrinatio; le second traite de la liturgie d'Antioche, d'après les écrits de saint Chrysostome : mieux que Grancolas au xv11° siècle, mieux que Probst en ces derniers temps, il fait le départ entre les discours d'Antioche et ceux de Constantinople.

5º Les Studia Syriaca, dans leur troisième fascicule, donnent des Vetera documenta liturgica, traduits et annotés par Mgr Ign. Rahmani. Le premier des cinq documents est un Ordo du 10º ou vº siècle qui se termine par une description de la première partie de la

liturgie jusqu'à la préface inclusivement (2).

#### II. La Messe de Jérusalem et d'Antioche au IV° siècle.

1º Messe des Catéchumènes. — A. Le célébrant s'approche de l'autel: il n'y a pas encore de chant d'entrée. Cependant les Studia Syriaca disent que des clercs appelés Vigiles, quàxics, exécutent la psalmodie, marchent en tête des sidèles avec croix et slambeaux. Ethéria sait allusion à cette entrée, et de plus elle suppose qu'entre les deux parties de la liturgie on se rend de l'église du Golgotha à l'Anastasie: les monazontes, dit-elle, y conduisent l'évêque au chant des hymnes (n° xxv).

B. Lectures: il y en a plusieurs séries. Les Constitutions Apostoliques (liv. II, c. 57 et liv. VIII, c. 5)

<sup>(1)</sup> Brightman: Liturgies eastern and western, t. I. p. 461-487. Voir aussi Dictionnaire d'Arch ot, chrét, et de Liturgie, t. I. c. 2435.

<sup>(2)</sup> Voir compte rendu dans Rov. Bene lictine, 1909, t. XXVI, p. 231.

distinguent celles de la Loi ou livres historiques de l'Ancien Testament, suivies d'une psalmodie (1), celles des Actes des Apôtres et Epîtres de saint Paul, celle de l'Evangile faite par un prêtre ou un diacre. Les Studia Syriaca disentque les clercs chantent les versets de psaume ou partie de l'antienne avant l'épître, puis que les lectures se sont successivement en grec et en syriaque. Ce dernier détail est conforme à celui donné par Ethéria pour Jérusalem. Après la lecture de l'Evangile a lieu l'explication ou homélie parles prêtres

ou par le pontife célébrant.

C. Monitions et prières. C'est une sorte de litanle dans laquelle on implore le secours de Dieu sur ceux qui doivent sortir de l'église, catéchumènes, énergumènes, compétents, pénitents : les supplications sont scandées par les monitions données par le diacre : Catéchumènes, priez... levez-vous... inclinez-vous; receves la bénédiction... alles en paix; etc., etc. (2). D'après les Studia Syriaca, il y a un diacre grec et un diacre syrien : ils congédient l'un et l'autre les non-baptisés, mais en termes différents. Le premier dit : Vous tous qui êtes catéchumènes, sortez; le second : Que quiconque n'a pas reçu le sceau (du baptême) se retire.

2º Messe des sidèles. — D. Prière pour les sidèles. La place de cette recommandation est encore indécise dans les Constitutions Apostoliques, elle sait suite aux monitions et prières concernant les catéchumènes, etc., dans saint Cyrille, elle vient, après la consécration, avec le memento des désunts (3).

<sup>(1)</sup> C'est, dit MgrDuchesne, une sorte de psaume responsorial. Origines du Culte chrétien, 3° éd., p. 58. Le peuple dit Lebrun, y chante des versess en reprise.

<sup>(2)</sup> Voir Constitutions Apostoliques, liv. VIII, c. 6, 7 et 8. — Saint Chrysostome dans sa deuxième homélie sur la deuxième Epître aux Corinthieus paraphrase la litanie pour les catéchumènes, etc., conformement aux Constitutions Apostoliques, mais il suit un ordre un peu different. P. G., . LXI, c. 399-400.

<sup>(3)</sup> P. G., t. XXXIII, c. 1105.

E. Baiser de paix et invitation à l'offrande des dons. C'est la place que les Constitutions Apostoliques

donnent à ce rite (1).

F. Oblation ou Offrande des dons. En arrivant à l'église, les sidèles avaient déposé leur offrande à la prothèse (ou crédence placée à droite de l'évêque); seuls les diacres (2) apportent à l'autel le pain et le vin. Puis se sait l'ablution des mains : saint Cyrille, qui passe sous silence la présentation des dons, mentionne néanmoins la purisication des mains pour le pontise célébrant et tous les prêtres (3).

G. Il n'est pas de question du Symbole dans ces

documents.

H. Prière secrète et préface. Le pontise prie secrètement, sait sur son front le signe de la croix et dit : Que la grâce de Dieu tout-puissant et la charité de Jésus-Christ Notre-Seigneur et la communication du Sain!-Esprit soient avec vous. Tous répondent : Et avec votre esprit. Alors a lieu le dialogue : Sursum

corda, etc., suivi de la préface (4).

K. Le Sanctus. C'est l'hymne appelé trisagius par saint Cyrille. Il est ainsi formulé dans les Constitutions Apostoliques: Sanctus, Sanctus, Sanctus, Dominus Sabaoth. Pleni sunt cœli et terra gloria ejus. Benedictus in sœcula. Amen. Le célébrant poursuit par le développement Vere Sanctus. — D'après les Studia Syriaca, ce Trisagion aurait eu sa place assignée avant les lectures (5).

L. Le Canon. A ce moment, dit Mgr Duchesne,

<sup>(</sup>i) Ou plutôt le baiser de paix vient après l'oblation : excipit. Cf. P. L., t. XX, c. 553, note a.

<sup>(2)</sup> A ce moment, les diacres se partagent en deux corps : les uns vont surveiller l'assemblée, les autres restent attachés au service de l'autel.

<sup>(3)</sup> P. G., t. XXXIII, c. 1105.

<sup>(4)</sup> Constitutions Apostoliques, liv. VIII, c. 12., loc. citat. S. Cyrille, loc. citat.

<sup>(5)</sup> Revue Benedictine, 1909, loc. citat., t. XXVI., p. 231.

l'improvisation du célébrant suit de très près le récit évangélique de l'institution de l'Eucharlstie. On lit dans les Constitutions Apostoliques : in qua enim nocte tradebatur, pane sanctis ac immaculatis manibus suis accepto, et... fregit... Hoc est Corpus meum, quod pro multis frangitur in remissionem peccatorum. Similiter calicem miscuit ex vino et aqua sanctificavit ac...: Hic est Sanguis meus, qui pro multis effunditur in remissionem peccalorum. Hoc facile in meam commemorationem (1). On remarquera aisément l'étroite ressemblance entre cette formule usitée au 1vº siècle et celle du Missel Romain; aucune différence essentielle ne les sépare. La formule se retrouve dans toutes les liturgies: ce qui est une preuve de sa perpétuelle identité. Les mots fregit et frangitur répétés pour l'espèce du pain à une ligne d'intervalle accentuent l'importance de l'acte de la fraction; et ces autres mots: miscuit ex vino et aqua attestent l'antiquité du mélange d'un peu d'eau avec le vin dans lequel l'Eglise a vu un touchant symbolisme et un important enseignement.

M. Anamnèse. Par les mots : Itaque memores, les Constitutions Apostoliques rattachent le mystère de l'Eucharistie à ceux de la passion, mort, résurrection ascension du Sauveur, puis de son avenement glorieux

à la fin des temps.

N. Epiclèse. Les Constitutions Apostoliques donnent la formule suivante: « Nous souvenant donc de sa passion et de sa mort, et de son retour aux cieux, et de son avènement à venir... nous vous offrons à vous, Rol et Dieu, selon son ordre, ce pain et ce calice, vous rendant grâces par lui d'avoir daigné accepter que nous nous tenions devant vous et soyons vos prêtres. Et nous vous supplions de jeter un regard de bienveillance sur ces dons offerts en votre présence et de les agréer en l'honneur de votre Christ et d'envoyer sur ce sacrifice votre Saint Esprit, le témoin des

(1) Constit. Apostol., loc. cit. Cf. Duchesne, Origines du Culte chrétien, 3' édit., p. 61. D. Cagin. Paléogr. music., t. V, p. 55. souffrances du Seigneur Jésus pour qu'il fasse [de] ce pain le corps de votre Christ, et [de] ce calice le sang de votre Christ, afin que les communiants soient affermis pour la plété, obtiennent la rémission de leurs péchés, soient délivrés du diable et de sa tromperie, solent remplis de l'Esprit-Saint, deviennent dignes de votre Christ, obtiennent la vie éternelle. » (1)... Si saint Cyrille de Jérusalem, qui donne aussi cette invocation ne mentionne pas les paroles de la Consécration, il ne faut pourtant pas croire qu'il ôte ou diminue quelque chose de leur force et de leur vertu : ou peut s'en convaincre par ses autres écrits (2).

O. Prières pour les besoins de l'Eglise, lecture des diptyques pour les vivants. Voir les Constitutions Apostoliques on n'y fait pas mention du Pater. Saint Cyrille note la recommandation des défunts après celle des vivants et la récitation de l'Oraison dominicale. Alors que la Liturgie grecque, dite de saint Jacques, placera ici une élévation, la fraction, le mélange des saintes espèces, nos documents du

1ve siècle s'abstiennent d'en parler.

P. Communion. — Les documents contiennent des prières préparatoires, avec la formule Sancta Sanctis. Les Constitutions Apostoliques et saint Cyrille notent le Ps. 33 comme usité à cette occasion, et spécialement le verset: Gustate et videte. Les fidèles reçoivent l'es-

<sup>(1)</sup> Sur l'Epiclèse, les protestants ont particulièrement insisté dans leurs écrits, croyant y voir un moyen de combattre et d'atténuer la vertu des paroles de la consécration. Voir un article récent de M. W. Bishop dans The Church Quarterly Review. July, 1908, p. 385 et la réponse de M. Batissol 1 La Question de l'Epiclèse, dans Revue du Clergé français, déc. 1908, t. LVI, p. 641. Dans un article qui a pour titre 1 Le Canon de la Messe d'après quelques travaux récents, le R. P. Dom Jean de Puniet expose avec beaucoup de clarté où en est la question de l'Epiclèse à l'heure présente. Voir aussi dans le Dictionnaire de Théologie Catholique l'article Epiclèse Encharistique, t. V, c. 294-300 et notam nent c. 204-220.

<sup>(2)</sup> S. Cyrille, P. G., t. XXXIII, loc. cit. Voir dans le même volume, dissertation III des éditeurs, c. 247, 257 et 278 à 283.

pèce du pain entre leurs mains et saint Cyrille Indique comment la main droite doit former un trône improvisé appuyée sur la main gauche qui lui sert de support.

R. Action de Grâces, Bénédiction de l'Evêque et renvoi prononcé par le diacre. Ainsi se termine le Saint Sacrifice au 1v° siècle, dans les églises d'Antioche et de Jérusalem.

#### § 2. — FORME ALEXANDRINE.

I. Les documents. — Trois documents du 1v° et du v° siècle font connaître cette forme du Sacrifice dans l'Eglise d'Alexandrie et les églises d'Egypte, savoir : le Sacramentaire on Euchologe de Sérapion de Thmuis, les œuvres du pseudo-Denys, des fragments recueillis récemment parmi les ruines d'un ancien monastère copte (1), à Deir Balyzeh près d'Assiout, dans la Haute-Egypte.

1. Le Sacramentaire de Sérapion est un recueil de trente plèces liturgiques contenues dans un manuscrit du xiº siècle : ce manuscrit, conservé dans la Bibliothèque de la Laure du Mont Athos, a été étudié, puis édité avec notes, explications, traduction latine. On s'accorde à le faire remonter au 1vº siècle. Les nºº 1 à 6 et 19 à 30 de ces prières se rapportent à la pratique d'Alexandrie : Sérapion fut contemporain et ami du grand saint Athanase.

2. Le Pseudo-Denys est un auteur d'œuvres théologiques et mystiques; son nom véritable est encore

<sup>(1)</sup> Ont travaille sur ce document, Wobbermin, Texts und Undersuchungen, Leipzig, 1808; — P. Drews, Zeitschrift fur Kirchengeschichie, 1900; — Brightman, Journal of theological studies ann. 1899-1900, t. 1, pp. 88 et 247; — Funk, Didascalia, II (Testimonia), p. 158, en a donné aussi une traduction latine, voir P. Batifiol, Nouvelles études documentaires sur l'Eucharistie, dans Revue du Clergé français, 1909, t. LX, p. 522.

Le manuscrit grec a été publié pour la première fois en 1891 par M Dmitrizewski; M. Crum en a déchissiré l'écriture grecque de la vient qu'on les désigne sous le nom de fragments de Crum.

Dom Pierre de Punlet, dans Report of the nineteenth Encharistic Congress at Westminster, p. 369.

ignoré. Ce qu'on en sait, c'est que, né dans le paganisme, il se convertit, entra dans la vie religieuse et de moine devint évêque. Ses œuvres surent publiées en Syrie vers la sin du v° siècle; on trouve dans le De Hierarchia ecclesiastica une description détaillée des rites de la Messe où se reslète la pratique alexan-

drine (1).

3. Les fragments de Deir Balyzeh près d'Assiout (Haute-Egypte), inédits jusqu'à ces derniers temps, ont été présentés par Dom de Punlet au Congrès Eucharistique de Westminster, à Londres en 1908. L'écriture sur papyrus est en caractères élégants du vir ou du viii siècle, mais ils représentent un document du vo, et forment le plus ancien manuscrit liturgique où se trouvent les traits distinctifs de la liturgie alexandrine. Trouvés au couvent de Balyzeh, ces fragments ont été apportés en Angleterre par M. Flinders Petrie, (en 1907) et sont actuellement à la Bodléienne d'Oxford non encore catalogués (2).

#### II. La Messe d'Alexandrie au IVo siècle.

1º Messe des catéchumènes. — A. Approche de l'autel: le pontife célébrant, d'après le pseudo-Denys, fait le tour du chœur et quand il s'avance vers l'autel il y a une psalmodie. Séraplon signale une première prière (n° 19); cependant, au 10° siècle, le rite débutait généralement par une simple salutation.

B. Lectures: la lecture des Saints Livres est faite par les ministres, dit le pseudo-Denys; après le sermon ou homélie, Sérapion (n° 20) donne une seconde

prière.

C. Monitions et prières : toute une série de suppli-

<sup>(1)</sup> P. C., t. III, c. 425. — Voir, pour renseignements bibliographiques, dans Bardenhewer, Patrology, édit. angl., pp. 523-536.

<sup>(2)</sup> Doni Pierre de Puniet, dans Report of the nineteenth Eucharistic Congress at Westminster: Fragments inedits, p. 369 et seq.

cations se déroule dans l'Euchologe de Sérapion, mais celles-ci ne semblent pas placées dans leur ordre véritable; il faudrait mettre les numéros 28-30 avant 21-28, car ces derniers s'harmonisent mieux avec le renvoi des Catéchumènes.

2º Messe des sidèles. — D. Les fragments d'Assiout ont, à cet endroit, une prière litanique analogue aux oraisons du vendredi saint dans le rit romain. Le nº 27 du Sacramentaire de Sérapion présente une prière du même genre; malheureusement la place en demeure indécise. Un peu plus tard, la liturgle alexandrine transportera cette prière entre le dialogue de la présace et le Sanctus. (Remarque de Dom de Puniet.)

E. Baiser de paix: on omet de le mentionner dans la liturgle alexandrine; c'est une preuve que la prière accompagnant cet acte est de date postérieure en Egypte et sur peut-être empruntée à la liturgle syrienne.

F. Oblation ou offrande des dons. Elle n'est pas mentionnée explicitement dans Sérapion. D'après le pseudo-Denys, tout le peuple fidèle exécute un chant au moment où les premiers d'entre les diacres et les prêtres placent sur l'autel le pain et le calice de bénédiction.

G. Les fragments d'Assiout ont un résumé de notre Symbole; c'est l'antique formule de foi des Eglises égyptiennes dans sa rédaction primitive; sa présence à la messe est une nouveauté pour l'époque. (Dom de Puniet.)

H. Préface. C'est le n° 1 du Sacramentaire de Sérapion. Le Pontise s'étant lavé les mains, dit le pseudo-Denys, se tient au milieu de l'autel entouré des prêtres et des diacres, il entonne alors un chant de louange à Dieu. Les fragments d'Assiout n'ont pas le début de ce chant, mais la finale atteste que leur formule appartient au groupe des liturgies alexandrines.

K. Sanctus: Les fragments d'Assiout donnent un

texte qui se rapproche d'Isale; Sérapion s'en écarte un peu plus. Il faut noter dans les uns comme dans l'autre l'absence de l'Hosanna et du Benedictus reportés sans doute avant la Communion. Au lieu du vere Sanctus, on a un développement des mots:

Plenum est cælum.

L. Le Canon. Séraplon donne les paroles de l'institution de l'Eucharistie comme formule de la consécration. La teneur en est simple, entièrement scripturaire, sauf l'addition des mots: in remissionem peccatorum à la suite de la consécration du pain, et du mot sumite avant la consécration du vin. Il faut noter la particularité suivante: les deux consécrations dans Sérapion sont séparées par une prière d'intercession assez longue dont plusieurs phrases sont empruntées à la Didaché; c'est une interruption qui n'est pas heureuse.

M. Anamnèse: on ne trouve pas, au début, l'expression memores, sans doute parce que les mots in meam commemorationem manquent à la fin de la consécra-

tion.

N. Epiclèse: Fait assez étrange, dans Sérapion, le Verbe de Dieu y est invoqué sans référence au Saint-Esprit. Mais là où les fragments d'Assiout rompent l'unanimité des liturgies orientales, c'est dans la place assignée à l'Epiclèse: l'invocation appelée ainsi y figure avant la consécration. Elle se trouve amenée là d'une façon toute naturelle par le développement du plenum est calum, et quand on examine de près les liturgies d'Egypte, on y découvre des traces d'une disparition de l'Epiclèse avant la consécration (1). Il paraît que dans le texte de Crum, il y

<sup>(1)</sup> P. BATIFFOL. 1 Nouvelles études documentaires sur l'Eucharistie, dans Revue du Clergé français, 1909, t. LX., p. 530. Contrairement à l'opinion de Dom de Puniet, M. Salaville dit 1 le fragment découvert à Deir Balyzeh près d'Assiout n'est pas une exception à l'universalité liturgique de l'Epiclèse pour l'Orient. Il y a en effet d'autres exemples d'anaptores à double épiclèse. Echos d'Orient. 1910, t. XIII, p. 133 et Dictionnaire de Théologie Catholique, t. V. c. 206.

M. W. Bishop sera sans doute amené à modifier certaines de ses

a encore une épiclèse au Saint-Esprit après le récit de la Cène. L'anomalie du document consiste donc simplement en ce qu'il renferme deux épiclèses pour une.

O. Le pseudo-Denys signale l'ostension des saintes espèces et l'invitation à venir les recevoir, puis garde le silence sur la fraction de l'hostie. Il faut noter aussi le silence de Sérapion au sujet du Pater; sur l'usage de cette prière en Egypte on n'a pas d'autre témoignage que celui de saint Didyme (1). La prière qui accompagne la fraction vient avant la communion dans le Sacramentaire de Sérapion (n° 2); dans le Copte, elle est un prélude du Pater, dans l'Ethiopien, elle en est indépendante et paraît l'encadrer.

P. Communion: dans Sérapion, la communion du clergé précède la prière préparatoire à la communion des fidèles (n° 3); le pseudo-Denys fait allusion au

Gustate et videte.

R. Action de grâces, etc: Avant la bénédiction finale par laquelle on congédie l'assemblée, il y a une bénédiction de l'huile et de l'eau (Sérapion, nos 5 et 6) on peut rapprocher de cette bénédiction, celle des fruits placée au rite romain pour certains jours, avant les mots: per quem hæc omnia qui précèdent le Pater.

# § 3. — Des formes primitives aux ramifications

Pendant les siècles suivants, les deux formes, (syrienne et alexandrine) de la liturgle d'Orient vont se ramifier sous l'action d'influences multiples : il n'entre pas dans notre plan d'exposer les caractères

conclusions, dans l'article signalé précédemment. Il est certain qu'un tel déplacement de l'Epiclèse diminue l'importance qu'on prétendait lui donner. Voir dans D. Cabrol. Le Canon Romain et la Messe, le § IV Consécration et Epiclèse. On trouve dans cet article un excellent résumé sur la question intéressante de l'Epiclèse avec les références aux publications les plus récentes. (Revue des Sciences philosophiques et théologiques, juillet 1909.)

(1) De Trinitate, III.

de ces ramifications. Nous dirons seulement que tous les liturgistes d'aujourd'hui distinguent six familles liturgiques : 1º la famille syrienne de langue grecque et de langue syriaque représentant la liturgle des patriarcats d'Antioche et de Jérusalem; la liturgie dite de saint Jacques en est le type; - 2º la famille byzantine, liturgie de Césarée et de Constantinople; elle a pour dérivée la liturgie arménienne et pour types la liturgie de saint Basile et la liturgie de saint Chrysostome; — 3º la famille syrienne orientale, de langue syriaque; elle comprend la liturgle des églises de Mésopotamie et de Perse, et a pour type la liturgie des saints Addée et Maris; — 4º la famille alexandrine, de langue grecque et de langue copte; type, la liturgie de saint Marc; - 5º la famille occidentale ou gallicane; elle comprend les liturgies gallicane, ambrosienne, celtique, gothique, mozarabe; -6° enfin la liturgie romaine (1).

Les trois premières familles se rattachent à la forme syrienne, la quatrième à la forme alexandrine: l'immobilité des formules qui caractérise ces familles nous dispensera de les étudier plus longuement. Quant aux deux dernières, elles rempliront toute la suite de cette histoire: nous allons, dans l'article suivant, passer en revue les diverses opinions qu'a fait surgir la question

de leur origine.

# ARTICLE II. - Liturgies occidentales.

Peut-être serait-il présérable de donner pour titre à cet article : Les liturgies latines : car les deux samilles 5 et 6 de la classification donnée ci-dessus paraissent avoir été réunies primitivement en une seule où se retrouvent des traits de ressemblance et des caractères généraux, à côté de dissérences dues à

<sup>(1)</sup> Eatissol, La Question de l'Epiclèse, dans Revue du Clergé français, 1908, t. LVI, note de la page 643. Sur les liturgies orientales, on peut consulter Renaudot, Mgr Duchesne, Hammond, Brightman, dont les ouvrages ont été signalés au cours de cet article.

l'initiative personnelle et à l'improvisation. Les principaux traits de ressemblance seront exposés dans un premier paragraphe à l'aide de renseignements fournis par les Pères latins du 1v° et du v° siècle; le second paragraphe présentera le type romain et le type gallican et dira où en est présentement le problème de de leur communauté d'origine.

# § 1. — LA LITURGIE LATINE PRIMITIVE DANS LES ÉCRITS DES PÈRES DU IV<sup>6</sup> ET DU V<sup>6</sup> SIÈCLE.

Rome à cette époque fournit assez peu de renseignements (1), la Gaule n'est guère plus riche, mais l'Afrique et Milan sont mieux documentés grâce aux écrits de saint Augustin et de saint Ambroise; en même temps que la foi, l'église d'Afrique reçut sans doute de Rome des rites et prières formant une liturgie rudimentaire, d'autre part, l'Afrique emprunta incontestablement des rites à l'église de Milan, puis exerça une influence au moins indirecte sur les liturgies gallicanes (2).

1º La Messe d'après les textes des Pères latins des IVe et Ve siècles. — A. Messe des Catéchumènes. Comme dans les liturgies orientales cette première partie comporte l'entrée du célébrant, les lectures, les monitions et prières. a). Entrée: Saint Ambroise fait allusion à l'antienne Introibo, quand il présente les nouveaux baptisés allant des fonts à l'autel (3); saint Augustin signale le saiut de l'officiant à son entrée dans l'église pour la célébration des saints mystères, puis dans un autre endroit il parle d'hymnes

<sup>(1)</sup> Au IV siècle, la liturgle romaine est encore dans l'obscurité; l'Afrique est apparentée avec Rome. Là, comme lei, la liberté liturgique est encore grande; on n'en est pas encore aux formules fixes et déterminées. Voir Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. I. c. 657.

<sup>(</sup>a) Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie : D. Cabrol, Liturgie posinicéenne de l'Afrique, t. I, c. 657.
(3) S. Ambrolse, De sis qui initiantur, c. 8. P. L., t. XVII, c. 1155-1160.

emprentées au psautier et récitées à l'autel avant l'oblation : mais on ne peut appliquer à l'Introît ce que dit le saint Docteur : on ne peut y voir que le Graduel ou l'Offertoire (1). L'institution de l'Introit par le pape saint Damase (366-384) est moins que certaine; serait-elle plutôt l'œuvre du pape saint Célestin I (422-432)? Bona incline à le croire quand il donne l'interprétation suivante du texte du Liber Pontificalis: « Peut-être saint Célestin importa-t-il cette pratique d'Orient en Occident (2). » M. Probst croit que la phrase doit s'entendre du graduel; Mgr Duchesne l'explique du commencement de l'office divin, de ce qu'on peut appeler l'exécution de la prière privée avant la liturgie de la Messe (3). — b) Lectures: A Milan, comme en Afrique, on connaît les diverses lectures de la Messe. Saint Ambroise donne l'ordre sulvant : le Prophète (c'est-à-dire tout l'Ancien Testament), l'Apôtre et l'Evangile (4). Dans ses Sermons, saint Augustin fait de fréquentes allusions aux lectures de la Messe; entre l'Apôtre et l'Evangile il mentionne le chant d'un psaume (5). Ce psaume correspond à notre graduel ou à notre trait. — Quant à l'Alleluia, saint Grégoire paraît croire que saint Jérôme en fit adopter l'usage par le pape saint Damase, conformément à ce qui se pratiquait dans l'église de Jérusalem (6). Malgré cette insinuation, des liturgistes ont de la peine à admettre que l'Alleluia fut employé dans la liturgle

<sup>(1)</sup> S. Augustin, De Civitate Del, lib. XXII, c. 8. P. L., t. XLI, c. 776, et De Retract., lib. II, c. P. L., t. XXXII, c. 634. — Voir Tommasi ; Opera, t. IV, prafetic, p. VII.

<sup>(2)</sup> Bona, Rerum liturgicarum, lib. II, c. 3, t. III, p. 49.

<sup>(3)</sup> Probst, Abendländische messe, pp. 128 et 110. — Duchesne, Liber Pontificalis, t. p. 231. — P. Lejay; Revue d'Histoire et de littérature religieuses, t. II, p. 182.

<sup>(4)</sup> S. Ambrolse, in Ps. 118. P. L., t. XV, c. 1443.

<sup>(5)</sup> S. Augustin, Serm. 165, P. L., t. XXXVIII, c. 902, Serm. 341, P. L., t. XXXIX, c. 1403, Serm. 49 alias 237 de tempore. P. L., t. XXXVIII, c. 320, — Le canon 36 du lli concile de Carthage en 397, permet, le jour de la commémoration des martyrs, de lire leurs actes à la Messe.

<sup>(6)</sup> S. Grégoire le Grand, lib. LY, Epist. 12. P. L., t. LXXVII, c. 951.

romaine seulement au temps de saint Jérôme; d'autre part, ils trouvent que sa place ne devrait pas être après le graduel où il est un peu comme un bloc erratique (1) — c). Monitions et prières. Après les lectures avait lieu le sermon donné soit par l'évêque soit par les prêtres (2). Des prières étalent récitées soit au début de la messe soit à ce moment, comme saint Augustin le donne à entendre (3), quand il explique ainsi le texte de saint Paul (I Tim., c. 11, v. 1); on prononce, dit-il, des prières et supplications avant de commencer à bénir ce qui est sur la table du Seigneur. Après le sermon se fait le renvoi des catéchumenes (4); il paraît même qu'en Afrique comme à Jérusalem la seconde partie de la Messe se célébrait dans une autre église (5).

B. Messe des fidèles: prières de l'offrande, canon, fraction et communion. Deux passages de saint Augustin permettent de reconstituer pour l'Afrique à son époque le rite du Sacrifice proprement dit. — Le premier est tiré de la lettre à Paulin: « Dans la célébration des saints Mystères, y est-il dit, nous formulons des demandes (precationes) avant le moment où l'on commence à bénir ce qui est sur la table du Seigneur; il y a des prières (orationes) au moment où l'offrande est bénite, sanctifiée (c'est-à-dire consacrée) et rompue pour la distribution; dans presque toute l'église on termine ces formules par l'Oraison dominicale... Il y a des invocations (interpellationes) ou, comme portent vos manuscrits, des demandes (postulationes) quand le peuple est béni. Alors, en effet, vos pontifes, comme

<sup>(1)</sup> Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie, t. 1, c. 1238 et 1243.

<sup>(</sup>a) S. Ambroise, Epist. ad Vercellenses, P. L., t. XVI, c. 1192. — S. Augustin, Confess., liv. VI, c. 3. P. L., t. XXXII, c. 721.

<sup>(3)</sup> S. Augustin, Epist. 149, alias 59 ad Paulinum, P. L., t. XXXVIII, c. 630.

<sup>(4)</sup> S. Ambroise, P. L., t. XX, c. 995. - S. Augustin, Serm. 49. P. L., t. XXXVIII. c. 324.

<sup>(5)</sup> S. Augustin, Serm. 325. P. L., t. XXXVIII, c. 1449.

des intercesseurs, présentent leurs clients à la puissance très miséricordieuse par l'imposition des mains. Cela étant fait, après que tous ont participé à un si auguste sacrement, l'action de graces vient tout conclure (1). » - Le second passage est tiré d'une instruction aux nouveaux baptisés: « Vous devez savoir, leur dit saint Augustin, ce que vous avez reçu, ce que vous allez recevoir, ce que vous devez recevoir chaque jour. Ce pain que vous voyez sur l'autel, après qu'il a été sanctifié (ou consacré) par la parole de Dieu, c'est le corps de Jésus-Christ. Ce calice... Voici le mystère dans l'ordre où il s'accomplit : d'abord après la supplication (c'est-à-dire la litanie et la prière qui la suit) on vous avertit d'élever votre cœur : Sursum habere cor... à quoi vous répondez : Notre cœur est vers le Seigneur, habemus ad Dominum... et pour vous apprendre que ce résultat n'est pas dû à vos scules forces, mérites ou efforts, l'évêque ou le prêtre, qui offre le sacrifice, continue en disant : Rendons graces au Seigneur notre Dieu, Gratias agamus; vous attestez que cela est juste et raisonnable : Dignum et justum est. Puis après la sanctification (ou consécration) du Sacrifice divin, nous disons l'Oraison dominicale, que vous avez reçue et rendue; on dit: La paix soit avec vous, pax vobiscum, et les chrétiens s'embrassent dans un saint baiser. C'est là un signe de la paix qui doit être dans votre conscience comme sur vos lèvres. Voilà donc nos sublimes mystères (2). »

A l'aide de ces deux textes, M. Bunsen a établi de la façon sulvante le schema de la Messe africaine: ce

<sup>(1)</sup> S. Augustin, Ep. 149 déjà citée. — Le saint docteur n'indiquerait-il pas le rite de la Bénédiction épiscopale donnée après le Pater, telle qu'on la trouvera plus tard dans le groupe des liturgles gailleanes? Nous inclinerions volontiers à le penser.

<sup>(</sup>a) S. Augustin, Serm. 227 alias 83 de diversis. P. L., t. XXXVIII, c. 1009. On trouve dans le saint docteur de fréquentes allusions au Sursum cor, Gratias agamus, par exemple: P. L., t. XXXIII, c. 507, 554, 840; — XXXIV, c. 125, De Vera Religione, De bono viduitatis. P. L., t. XI., c. 443; — De dono perseverantia. P. L., t. XIV, c. 557.

schema peut être rapproché de celui de la Messe alexandrine. L'auteur ne nous donne que la Messe des fidèles i

1. Offrande (Oblatio populi et oratio oblationis cum prece precatoria);

2. Préface (Sursum corda; Laudes; Vere dignum;

Agios); 3. Canon (Sanctificatio Sacrificii, præmissis verbis

institutionis);

4. Fraction de l'hostie et Oraison dominicale (1);

5. Baiser de paix (pax vobiscum); 6. Bénédiction du peuple (interpellatio, sacerdote populum Deo offerente);

7. Communion et action de graces (2).

C'est là tout ce qu'on peut donner pour l'Afrique au temps de saint Augustin; il est impossible d'avoir un texte du canon africain, parce que les écrivains de cette époque gardent généralement le silence sur les mystères sacrés (3), tout au plus relève-t-on des allusions discrètes, comme la réponse Amen faite par les fidèles à la fin du canon pour marquer leur adhésion aux prières du prêtre, le préambule du Paler analogue au prologue romain; l'amen prononcé au moment où l'on recevait la communion; le verset caractéristique du Ps. 33, Gustate et videte chanté au moment de la communion.

2º On admet assez généralement une affiliation de la liturgie africaine à la liturgie de Rome. Un texte de saint Optat de Milève (4) relatif à l'oblation rappelle au moins la finale du Te igitur dans le canon actuel;

<sup>(1)</sup> Les textes allégués peuvent être sur ce point corroborés par bon nombre d'autres, comme Serm., 56, 90, 110, 112, 131, 272, 334 dans P. L., t. XXXVIII, c. 381, 559, 641, 643, 729, 1247, 1469. — Serm. 4, t. XLVI,

<sup>(2)</sup> Bunsen, Liturgia Africana, p. 242.

<sup>(3)</sup> Saint Augustin fait allusion à la loi de l'arcane, fragm. III. P. L., t. XXXIX, c. 1721.

<sup>(4)</sup> Saint Optat, Contra Parmen, seu de Schismate Donatist., lib. 1L.

un autre passage de saint Optat combiné avec un texte de saint Fulgence présente aussi quelque affinité avec l'anamnèse romaine : Unde et memores; après mention de l'Ascension, des formules placent la Pentecôte ou avenement du Saint-Esprit (1). Le mot accedentes (2) employé par saint Augustin est resté dans les plus anciens Sacramentaires pour désigner les oraisons de la communion, etc. (3). Il est à regretter que nous n'ayons plus les recueils de formules, car on a des preuves que de tels recueils existalent alors, contenant prières litaniques, préfaces, probablement aussi des bénédictions épiscopales. Un canon du premier concile de Milève (402) le dit explicitement (4); Gennade, prêtre de Marseille (vers 495), parle d'un africain Procontius, auteur d'un livre des Sacrements (5). Enfin, comme pendant la période anténiccenne, il y avait aussi des diptyques ou recueils de noms qu'on lisait à l'offrande et des listes de martyrs, premier noyau d'un martyrologe.

3º En ce qui concerne Milan, la Messe, au temps de saint Ambroise, ne devait pas différer beaucoup de la Messe romaine: peut-être est-ce le moment de mentionner le traité De Sacramentis à l'appui de cette assertion. On s'accorde aujourd'hui à dire que saint Ambroise n'en est pas l'auteur, mais cetauteur, demeuré inconnu, a exploitéle De Mysteriis, œuvre authentique de l'évêque de Milan. M. Probst et Dom Morin (6) supposent que le De Sacramentis provient de notes prises pendant que saint Ambroise prêchait aux néophytes; Mgr Duchesne pense qu'il a été composé dans une

<sup>(1)</sup> Ibid., lib, IV, c. 1. P. Z., t. XI, c. 1064.

<sup>(2)</sup> Serm., 90, 77, 132, 164, 332 dans P. L., t. XXXVIII, c. 561, 485, 736, 899 et 1462.

<sup>(3)</sup> Voir encore d'autres rapprochements indiqués dans le Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. 1, c. 633-638.

<sup>(4)</sup> Voir Mansi, Concil., t. IV, c. 330.

<sup>(5)</sup> De Scriptoribus ecclesiasticis, cap. 78. P. L., t. LVIII, c. 1103.

(6) Probst, Liturgie des vierten fahrhunderts, p. 232. -- Dom Morin, dans Revue Benedictine, 1894, t. XI, p. 76.

église de l'Italie septentrionale où les usages de Rome et de Milan étalent combinés, à Ravenne par exemple (1); M. Baumstark qui le dit antérieur à saint Paulin († 431) prétend qu'il aurait influé sur la composition du canon romain au v° siècle (2) etc. (3). Toujours est-il que l'auteur paraît se désendre de suivre un usage autre que l'usage romain : ceci suppose une époque où Rome cherche à faire adopter sa discipline par les autres églises, comme fut l'époque d'Innocent Ier (416). D'après Dom Cagin, le canon milanais comme celui des Sacramentaires gélasiens et grégoriens n'est pas autre que le canon romain, de

quelque façon qu'on l'examine (4).

Le document est très laconique sur la première partie de la Messe et sur les prières de l'offrande; on y lit simplement: Laudes Deo deferuntur, oratio petitur pro populo, pro regibus, pro cæteris, c'est une allusion à la Préface, au Sanctus, à la Prière litanique. L'oblation présente quelques ressemblances avec la priere Hanc igitur; pour la Consécration, les paroles mêmes de l'Institution sont encadrées dans une formule qui suit de très près celles commençant par ces mots: Qui pridie, Similiter. L'anamnese Ergo memores, et la prière : Petimus et precamur ressemblent à l'Unde et memores, Supplices te rogamus du canon romain actuel; on y lit seulement per manus Angelorum tuorum, au lieu de Angeli tui. La fraction de l'hostie a lieu avant l'Oraison dominicale

<sup>(1)</sup> Duchesne, Origines du Culte chrétien, 3° édition p. 177. — On a prétendu aussi que le De Sacramentis pouvait être de Maxime de Turin. Ainsi Th. Scherman, Voir Rev. Quest. Hist., année 1904, t. LXXV, p. 268.

<sup>(2)</sup> Revue Rénédictine, 1904, t. XXI, p. 375,

<sup>(3)</sup> Les références aux diverses hypothèses sont données dans le Dictionnaire d'Archeologie chrétienne et de Liturgie, t. I, c. 2689, note 7.

<sup>(4)</sup> Dom Cagin i Paléographie musicale, t. V, p. 60. M. P. Lejay dit de son côté i « Le canon du De Sacramentis n'est pas le canon ambrosien primitif, mais plutôt la forme ancienne que le canon romain avait reçue dans les églises de la Haute-Italie qui suivaient un système mixte. Diction. d'Arch. chr., t. 1, c. 1416.

et celle-ci est suivie d'une doxologie apparentée avec les rites grecs (1). Suivent les indications concernant le baiser de paix, la communion (qui ne paraît pas avoir été très fréquente parmi les sidèles à cette époque), les prières d'actions de grâces.

4º On comprend qu'avec de tels éléments, — et les renseignements sur les églises des Gaules y ajouteralent peu de chose, - il soit dissicile de dire ce qu'était au Ive siècle le Canon romain. Voici d'après Dom Cabrol (2) le résumé des systèmes récents imagines pour reconstituer ce Canon primitif. Bunsen élimine du canon actuel le Memento des vivants, Communicantes, Quam obtationem, Memento des morts avec Nobis quoque, Per quem, ensin le prélude et l'embolisme du Pater: pour lui, le canon primitif comprenait Préface, Sanctus, Teigitur, Hanc igitur, Qui pridie, Unde et memores, Supplices te avec la conclusion brève per D. N. J. C., Pater, baiser de paix, communion. Bickell a voulu établir des rapprochements entre la messe et le service des synagogues. Pour Drews et Watterich, Te igitur et Communicanles sont reportés après Unde et memores (anamnèse); au contraire la prière Supplices le remonte avant la consécration : ces auteurs prétendent que la disposition actuelle du Canon a été faite par le pape saint Gélase (492-496) sous des influences étrangères. Baumstark opère dans le Canon romain des bouleversements peut-être plus audacieux encore pour le ramener à l'état du canon primitif : ainsi, avant la consecration il supprime Te igitur, Memento des vivants, Hanc igitur, Quam oblationem, c'est-à-dire qu'il conserve uniquement le Vere Sanctus comme

<sup>(1)</sup> Note de Dom Ménard sur le Sacramentaire grégorien. P. L., t. LXXVIII, c. 282. Voir aussi P. L., t. XVI, où se trouve le De Sacramentis, c. 480, not. 19.

<sup>(2)</sup> D. Cabrol, le Canon Roma'n, II, remaniements, dans la Revue des Sciences philosophiques et théologiques, juillet 1909, t. III, p. 495. On y trouve la critique de ces systèmes.

transition entre Sanclus et Qui pridie; après la consecration, il conserve *Unde el memores*, supprime Supra quæ, place Te igitur, puls l'Epiclèse, une prière pour obtenir les effets de la communion et seulement alors, les Mementos (des vivants et des morts), Nobis quoque. M. Funck, qui rejette les hypothèses précédentes et n'admet pas de remaniements de notre canon, sinon peut-être à une époque très reculée, se demande en vérité pourquoi tant de déplacemements. M. W. Bishop (qu'il ne faut pas confondre avec M. Edmond Bishop dont nous aurons occasion de parler) fait un rapprochement entre le Canon romain et la Consécration des fonts, et part de là pour établir qu'il dut y avoir primitivement une épiclèse après l'anamnèse : telle serait pour lui la succession des prières : Préface, Sanctus, Vere Sanctus (addition occidentale amenée par le Benedictus placé lui-même en cet endroit), Te igitur (les Mementos appartiennent plutôt à l'offertoire), Hanc igitur, Supplices te, Qui pridie, Anamnese, puis Quam oblationem formant épiclèse avec finale; sur cette souche primitive se seraient greffées deux branches, la liturgie orientale et la liturgie occidentale, et dans cette dernière la liturgie romaine aurait forme un rameau à part. Dom Cagin propose un arrangement nouveau dont le caractère est de transférer les deux mementos en dehors du canon, au moment de l'offertoire; à ses yeux, ces deux prières auraient pris leur place actuelle vers les vo ou vie siècles; voici son schema: Oraisons secrètes, Préface, Sanctus, puis Te igitur, Hanc igitur, Quam oblationem et Qui pridie formant un premier groupe de prières; Unde et memores, Supra quæ, Supplices le (avec conclusion per eumdem Christum), Per quem hæc, fraction sormant un second groupe, enfin Pater avec embolisme.

Impossible de discuter lei ces divers systèmes; donnons seulement d'après Dom Cabrol les conclusions générales à tirer: a) nous n'avons pas dans le canon

romain la prière eucharistique primitive, celle-ci dut être d'abord formulée en grec, puis en latin, il y eut ensuite une sorte de compromis entre les deux formes, la combinaison se rapprochant de la forme donnée par saint Justin. b) Le canon romain actuel porle la trace encore sensible de retouches : ainsi Te igitur ne se rattache logiquement ni à la Préface ni au Sanctus; très vralsemblablement le Memento des vivants et le Communicantes ne sont pas à leur place primitive (ils étaient probablement rattachés à l'Offertoire), Hanc igitur et Quam oblationem sorment une sorte de doublet; au contraire Qui pridie, Unde et memores, Supra quæ et même Supplices te paraissent constituer comme un bloc sans suture; pour le Memento des morts et Nobis quoque, il faudrait les reporter à la suite du Memento des vivants, la conjonction etiam du Memento des morts formant liaison; enfin le Per quem et le Per ipsum, qui sont blen la finale du canon, ne se lient pas aux prières précédentes. Peutêtre devra-t-on modifier un jour ces conclusions, en partie du moins; nous avons cru bon néanmoins de les mentionner, car elles s'harmonisent avec les données malheureusement incomplètes du présent paragraphe, et jetteront quelque lumière sur le suivant.

# § 2. — LITURGIE ROMAINE ET LITURGIE GALLICANE.

Des remarques consiguées à la fin du paragraphe précédent il résulte que les origines de la messe romaine et de la messe gallicane restent toujours dans l'ombre et qu'on ne saurait dire si la forme du canon romain actuel existait déjà au commencement du 11º siècle ou si l'on n'avait pas alors un canon se rapprochant de celui de la Messe gallicane et modifié dans le cours du 11º siècle. On trouve la trace de ce dissentiment dans un article de Mgr Duchesne où il déclare vouloir garder son hypothèse nonobstant les observations de Dom Cagin. Tous deux invoquent la lettre d'Innocent I à Décentius (416), mais donnent de ce document important une interprétation différente (1). Nous n'entrerons pas dans le débat, mais prenant les deux liturgies à une époque où elles sont certainement divergentes, nous allons mettre en regard l'une de l'antre la messe romaine et la messe gallicane.

# Messe Romaine.

#### Messe Gallicane.

Première Partie.

Antiphona ad introitum.

(Chant exécuté par la Schola pendant l'entrée de l'Ossiclant i Celui-ci s'avance et

Salutat sancta,

C'est-à-dire baise l'autel et le livre des Evangiles; Dans le Sanctuaire, SALUT aux ministres et à l'assistance.

KYRIB BLBISON, et litanie; Sorte de dialogue entre les ministres sacrés et l'Assemblée. Antiphona ad prælegendum.
(La dénomination est tirée de

(La denomination est tiree de l'exhortation qui suivait immédiatement.)

Avis du Diacre « Silentium facile » puis dans le Sanctuaire salut à l'assistance.

A) Aius. (Trisagion) (2).

B) Kyrie Bleison, sans litanie.

a) entonné par l'Evêque en grec et en latin.

b) chanté par les enfants.

C) Prophetia ou Benedictus (3).

C'est-à-dire le Cantique de Zacharie, S. Luc, 1, 68.

(1) Duchesne i Origine de la liturgie gallicane, dans Revue d'Histoire et de litter, relig., 1900, t. V, p. 31 et Dom Cagin i Paléographie musicale, t. V, pp. 41 et 77. Pour le premier, la messe gallicane vient de Milan, pour le second, elle vient de Rome.

(2) Le Concile de Valson (529), ordonne que le Trisagion sera chanté à toutes les messes.

(3) Grégoire de Tours, Hist. Franc., liv. VIII, 7, sait allusion à cet usage. Parlant de Palladius, de Saintes, il dit qu'il entonna le chant de la Prophétie. Mabillon pense à tort qu'il e'agit lei de la Leçon prophétique, car jamais l'officiant n'entonnait les lectures. P. L., t. LXXI, c. 453.

Collecta 1

première oraison, dite aussitôt que les fidèles étaient entièrement réunis.

#### LECTIO PROPHETICA 1

ou passage de l'Ancien Testament j avant le vi siècle cette lecture fut supprimée, sauf en certains jours.

#### Graduel 1

après suppression de la leçon précèdente, on reporta ce graduel après l'Epitre.

#### Epiter !

l'Apôtre; après le v' siècle, elle fut aussi tirée de l'Ancien Testament.

#### Alleluia on trait.

C'était une particularité de l'usage romain de placer l'allelula avant l'évan-gile.

# EVANGILB.

Honelie,

Sozomène, H. E., vii, 19, nous dit qu'au temps de saint Sixte III (432-440) personne ne prêchait à Rome. Mais nous savons que saint Léon (440-460) a laissé des homélies, prêchées sans doute par lui-même, seulement à certaines sêtes.

#### Messe Gallicane

Collectio post prophetiam r Nom tiré du chant qui pré-

cède; souvent dans cette prière on trouvait des réminiscences du Benedictus.

#### LECTIO PROPHETICA ;

Lecture tirée de l'Ancien Testament.

LEÇON APOSTOLIQUE.

Epîtres, Apocalypse ou Actes des Apôtres (1).

#### Benedictio,

c'est-à-dire, hymne des troisjeunes gens (Dan., 111, 51), puis un répons.

Il n'y avait pas uniformité entre les églises pour l'ordre de ces chants.

#### EVANGILB.

Honglie.

La pratique était mieux observée dans les Gaules, où les évêques se faisaient suppléer par des prêtres, non sans causer quelque surprise aux pontifes de Rome.

(1) Aux sêtes des saints on lisait aussi leurs acles ou réclts de seur martyre. Grég. de Tours, liv. I, de Gloria martyrum, c. 86. P. L. t. LXKI, c. 781.

#### Messe Gallicane

Deuxième Partie.

(Fin de la messe des Catéchumènes.)

Oremus :

Il est étrange de constater qu'à cette invitation ne correspond aucune prière des fidèles; il y a là un hiatus. Mgr Duchesne est persuadé que cet hiatus était rempli à Rome, dans les temps anciens par des prières analogues à celles que l'Eglise récite actuellement le Vendredi Saint i une série de demandes pour les diverses classes de personnes (1).

Offrande:

Pendant ce temps, le chœur exécute l'offertoire. Cette présentation des dons est d'origine romaine. Il y avait primitivement une prière de l'oblation, tombée en dé(Renvol des pénitents).

Litanie diaconale 1

C'est le commencement de la prière des sidèles. Un canon du concile de Lyon, de l'an 517 mentionne cette prière; les pénitents, par une faveur spéciale, sont autorisés à demeurer dans l'église pendant qu'on la récite (2).

C'est comme un résumé fait par l'évêque, des invocations précédentes.

Alors a lieu le renvoi des catéchumènes (3).

Ad ostium: Invitation au silence et à la garde des portes.

Procession de l'oblation:
L'offrande des sidèles n'avait
pas lieu à ce moment; la
matière du sacrifice avait
été préparée à la prothèse
(sorte de crédence) avant
l'entrée du célébrant (4).

(1) Cette litanie ressemble à celle qu'on trouve dans les liturgles d'Orient.

<sup>(2)</sup> Les liturgistes acceptent de plus en plus les raisons pour lesquelles on place lei dans la liturgie primitive le Memento des vivants, le Communicantes. Le Te sgitur aurait été alors la prière pour recommander les oblations (dont parle Innocent I") ; il aurait été précédé de quelque oraison récitée pendant que les sidèles offraient leurs dons ; d'où la conjonction sgitur. D. Cabrol, Le Canon romain.

<sup>(3)</sup> Et même des pénitents, bien que saint Germain de Paris n'en parle pas. Voir le Concile de Lyon mentionné plus haut.

<sup>(4)</sup> Rapprocher de ce rite, le rite actuel des Dominicains.

suétude à Rome, mais conservée à Milan et dans quelques églises de France (1).

Préparation des pains et du vin du sacrifice. Lavabo.

Oratio super oblata, (seu secreta) précédée de l'invitatoire i Orate fratres.

Préface (Vere dignum et...)

avec quelques variantes sulvant les fètes; les intercalations de phrases au gré de l'officiant étalent encore pratiquées au iv siècle.

SANCTUS.

Canon:

Teigitur, Memento, Communicantes, Hanc igitur, Quamoblationem, avec intercalation de noms correspondantà la lecture des diptyques (2).

### Messe Gallicane

Un chant, sonus, accompagne la procession. Saint Germain de Paris parle d'un triple allelula.

Laudes ou Ossertoire:
Après le dépôt des vases sacrés sur l'autel.
Prière du Voile, ou Prafatio:

Sorte d'invitatoire adressé à l'assemblée et suivi d'une Collectio.

Lecture des dyptiques : Noms des évêques et fidèles écrits sur des tablettes.

Collectio post nomina.

Baiser de paix avec Collectio ad pacem.

Contestatio (seu immolatio illatio) prière eucharistique; c'est l'équivalent de la préface romaine: Vere dignume et...

SANCTUS.

Collectio post Sanclus; ellecommençait ordinairement par les mots vere Sanclus; c'était le lien entre le Sanclus et le récit de l'institution.

(1) Le chant mentionné lei est ancien : c'est sans doute celui auquel saint Augustin fait allusion dans ses Rétractations, liv. II, c. 11. P. L., c. 634.

(2) Il n'y a pas de lien bien solide ni bien logique entre ces prières, Memento et Communicantes correspondant à ce qu'on appelle dans le rit gallican la lecture des diplyques placée avant la préface i disposition qui semble la plus naturelle. Le Te sgitur précédé d'une autre oraison a pu être le préambule de la lecture des diptyques. Cf. Duchesne, Origines du cuite 3° éd., p. 179.

RECIT DE L'INSTITUTION DE L'EU-CHARISTIE : Qui pridie... Simili modo.

Unde et memores (anamnèse Epiclèse i supra quæ propitio (2).

Memento des défunts.

Nobis quoque... commémoration des vivants et des gaints).

(Anciennement : Bénédiction et prière pour les biens de la terre).

Per quem hac omnia (3).

Pater avec introduction et développement final (après saint Grégoire).

Pax Dominisit. Baiser de paix.

Commixtion du fragment de la messe précédente.

Première fraction du pain par le pape.

Fraction du paln parles diacres et les prêtres.

Pater.

A cette place probablement avant saint Grégoire (4).

## Messe Gallicane

RECIT DE L'INSTITUTION DE L'EV-CHARISTIE, Qui pridie... (1)

Conformatio Sacramenti :
L'officiant y développe tantôt l'idée de la commémoration du Sauveur, tantôt celle
de la transformation eucharistique par l'opération du
Saint-Esprit.

FRACTION DE L'HOSTIE accompagnée d'une antienne.

Pater avec introduction et développement final.

Commixtion de l'hostie (formule Sancia sancis).

Bénédiction donnée par l'éveque.

(1) Les anciens livres gallicans omettent souvent ce récit ou n'en dornent que les premiers mots; le célébrant devait savoir la formule par cœur. Duchesne, op. citat., 3° éd., p. 215.

(2) La prière est loin de présenter la précision des formulaires grect; on trouve lei des expressions symboliques, cette formule est d'un auteur du IV siècle. Dom G. Morin l'identifie avec l'auteur de l'Ambrosiaster, le Juis converti Isaac. Revue d'hist. et de litt. relig., 1897, t. 1V, p. 97-121.

(3) La connexion de cette conclusion avec une prière pour les fruits de la terre est encore un exemple de la ressemblance du Canon romain avec les Liturgies orientales. Duchesne, op. cit., 3° édi., p. 183.

(4) Mgr Duchesne est amené à faire cette conjecture par ce fait que les anciens livres romains n'ont pas de prières préparatoires à la communion. La Messe gallicane renferme à cette place des formules de bénédictions.

Communion du pape à l'hostie. Communion du fragment de la messe du jour. Communion du pape au calice. Communion du clergé.

Annonce de la prochaine station.

Communion du peuple avec Antiphona ad communioucia.

Collectio post communionem précédée d'un invitatoire.

ITE MISSA EST. Départ processionnel.

#### Messe Gallicane

Communion du prêtre, du clergé et des fidèles, pendant l'exécution du Trecanum, chant entrecoupé d'Alleluias (1).

Collectio post communionem précédée d'un invitatoire.

FORMULE DE RENVOI.

Le tableau comparatif des deux liturgies romaine et gallicane a été dressé par M. Paul Lejay d'après les chapitres vi et vii des Origines du Culte chrétien de Mgr Duchesne (2). Les parties communes aux deux liturgies, marquées en petites capitales, sont plus nombreuses qu'on serait tenté de le croire de prime abord, parce que les mêmes rites ne sont pas toujours exprimés dans les mêmes termes. La principale différence est au Canon de la Messe, dans la place assignée aux Mementos d'une part et à la lecture des diptyques d'autre part, puis dans le moment où se donne le baiser de paix. C'est sur cette dissérence que vont se greffer les ramifications de la liturgle gallicane dont il sera question dans la suite, comme aussi sur les formules qui varient avec les différentes sêtes de l'année.

<sup>(1)</sup> C'est le passage du Ps. 33, Gustate et videte, entremêlé d'Alleluias, L'expression Trecanum a paru à saint Germain de Paris se référer au mystère de la Sainte Trinité.

<sup>(2)</sup> Revue d'Histoire et de Liturgie religieuse, 1897, t. II, p. 93. La messe gallicane au vi° siècle est décrite de la même façon dans H. Netzer 1 L'introduction de la messe romaine en France sous les Carolingieus, 1 vol. in-8, Paris 1910, pp. 1-13.

Manifestement, il y a des affinités entre la Messe gallicane et la Messe mozarabe dont nous parlerons plus loin; on trouve dans cette dernière quelques particularités et les dénominations différentes données à des sormules semblables. Ainsi l'Antiphona ad pralegendum est appelée officium ou officium ad missam; la lecture prophétique est suivie d'un psallendo ou chant extrait des psaumes; après l'évangile sont placées les Laudes ou Alleluia; la première oraison dite par le prêtre à la Messe des fidèles prend le nom de Missa. Il n'y a pas de procession à l'oblation, mais pendant les prières et l'encensement le chœur exécute le Sacrificium; la préface est appelée Inlatio; la formule qui accompagne les paroles de la Consécration est très brève, commence par les mots: Adesto Jesu bone, et, bien qu'on n'y trouve pas les mots Qui pridie, la prière qui suit est appelée oratio post pridie. Après cette prière se place la récitation du Symbole; puis vient la fraction avec un rit spéclal, les parties de l'hostie disposées en forme de croix reçoivent chacune une dénomination. Le Pater est précédé du mot : Oremus qui se dit seulement deux fois durant toute la messe; ici et une autre fois pendant l'oblation.

Les premiers Calendriers ont déjà fait leur apparition depuis la première moitié du 1v° siècle, mais, pendant la période que nous venons d'étudier, la distinction des mystères et des fêtes n'a eu presque aucune influence sur la manière dont on célébrait la messe 1 il en sera autrement dans la période suivante.

# DEUXIÈME PARTIE

# Période des Sacramentaires

DU VO AU XO SIÈCLE

1. La Messe est une institution dont la forme litur. gique s'est développée depuis le rer siècle jusqu'au îx siècle et même au delà (1). Nous venons de suivre ce développement durant les cinq premiers siècles à l'aide des témoignages et documents primitifs; mais nos investigations se sont limitées aux prières et aux rites qui se retrouvent invariablement dans toute célébration du Saint Sacrifice et qui constituent l'Ordinaire de la Messe. A côté de cet Ordinaire vint bientôt se ranger le Propre de la Messe, c'est-à-dire les parties variables, adaptées aux différents mystères ou aux sêtes célébrées durant l'année (2). Comme on l'a déjà remarqué, c'est en Occident que se produisit la grande variété des formules, résultat de l'essor donné à l'improvisation liturgique. La première floraison passée, il fallut suppléer à l'insufsisance d'inspiration et l'on forma des recueils avec les parties antérieurement improvisées (3); il y eut également des recueils pour les parties non improvisées, lectures ou chants exécutés par les nombreux ministres qui entouraient l'évêque ou le prêtre (4).

(1) II. Cabrol, Origines liturgiques, p. 141-142.

(2) Notions générales de liturgie, Science et Religion, nº 479, p. 10.

(3) D. Cabrol, ouv; cité, p. 87.

(4) Voir l'énumération de ces recueils, dans Notions générales de liturgie, pp. 7 à 9.

34

La réunion de ces recueils formera plus tard le Missel plénier; mais pour se rendre compte de l'histoire du Missel, il faut jusqu'au ixo ou xo siècle suivre séparément le développement donné à chaque recueil particulier. Ici des éliminations deviennent nécessaires pour ne pas grossir démesurément le présent opuscule: on trouvera, dans les Lectionnaires et les Evangétiaires (1), les détails concernant les lectures de la messe; l'opuscule sur l'Antiphonaire renseignera sur les parties chantées par le chœur durant le Saint Sacrifice; enfin l'étude des origines, des rites et cérémonies observées au cours de la célébration sera saite dans un opuscule ayant pour titre le Cérémonial. Reste à parler, dans cette seconde partie, des Sacramentaires, répertoire inconnu à la liturgle orientale, mais qui prend un merveilleux développement dans nos liturgies d'Occident entre le ve et le xe siècle (2).

2. Cette seconde partie comprendra deux chapitres, savoir:

Chapitre Premier. — Les premiers Sacramentaires aux vo, vio et viio siècles, dans la liturgie romaine et les autres liturgies d'Occident.

Chapitre II. - Les Sacramentaires aux viue, ixe et xe siècles.

# CHAPITRE PREMIER

Les premiers Sacramentaires aux V<sup>o</sup>, VI<sup>o</sup> et VII<sup>o</sup> siècles dans la liturgie romaine et les autres liturgies d'Occident.

Nous divisons ce chapitre en trois articles: 1º les premiers recueils de l'église romaine; 2º les recueils

<sup>(1)</sup> Science et Religion, nº 463-464 et 465-466.

<sup>(2)</sup> D. Cagin, Paléographie musicale, t. V, p. 45.

du vnº siècle dans les autres liturgies d'Occident; 3° vue d'ensemble sur le contenu du Sacramentaire à la fin du vnº siècle.

# ARTICLE I. — Les premiers recueils de l'Église Romaine.

vent des mots Sacramentorum volumen pour désigner un recueil des formules sacrècs (1); nous disons à peu près dans le même sens : le Livre des Saints Mystères. Du titre Liber Sacramentorum inscrit en tête des recueils gélasiens et grégoriens, on a fait Sacramentorium ou Sacramentarium. Ces expressions, paraît-il, avaient dans le principe un sens différent : le Liber Sacramentorius était le recueil des formules nécessaires pour l'administration des Sacrements et la célébration de la Messe, mais le texte du canon ne s'y trouvait pas. Le Sacramentarium renfermait à la fois les formules susdites et le texte du canon (2). Au vie siècle, les mots : Liber Missalis indiquent un recueil analogue au Sacramentaire (3).

2- Les précurseurs de ces requeils. — Sur l'attribution à saint Hilaire de Poitiers (368) d'un traité ayant pour titre: Liber Officiorum, l'accord est loin d'être fait. On a relevé, paraît-il cette attribution dans saint Jérôme au v° siècle (4) et dans Bernon de

<sup>(1)</sup> Gennade, De Scriptoribus Ecclesia. P. L., t. LVIII, c. 1103,

<sup>(2)</sup> Dom Cagin appelle le Sacramentaire un répertoire de morceaux intercalaires, insérés dans un cadre ordinaire (i. e. ordo missa) qu'ils supposent. Paléogr. music., t. V, p. 45.

<sup>(3)</sup> Agnellus, Liber Pontificalis: « XII libri sub uno volumine exarati ». P. L., t. CVI, c. 1601. C'est sans doute une compilation liturgique suivant l'ordre des douze mois de l'année, dit à ce sujet M. Rule, The Missal of S. Augustines Abbey. Canterbury, Introd., p. CLXI, II.

<sup>(4)</sup> S. Hieronymi, De Scriptoribus ecclesiasticis. P. L., t. XXIII, c. 601. Il paraît pourtant que saint Jérôme appelle ce traité, Liber Mysteriorum, et non Liber Officiorum; on a cru que le premier de ces deux titres ne pouvait convenir qu'à un recueil liturgique. La découverte de Gamurini et les fragments publiés récemment par cet auteur ont montré que le traité se rattache à l'exégèse, non à la liturgle, Rev. Bened., a. 1910, t. XXVII, p. 18.

Reichenau, au xiº siècle. Ce dernier écrivain se propose d'appuyer sur l'autorité de saint Hilaire la thèse d'un Avent liturgique de trois semaines. De nos jours Mgr Mercati a soulevé une difficulté contre l'attribution faite par Bernon et prétendu, en particulier, qu'on ne pouvait faire remonter à l'époque de saint Hilaire la pratique d'un avent de trois semaines (1). Le Rév. W.-C. Bishop a répliqué en disant que le passage pourrait blen concerner, non une salson de l'avent, mais une période de préparation à l'avenement du Sauveur, célébré au jour de l'Epiphanie, quand la sête de Noël n'existait pas encore; les trois semaines consacrées à l'élection des Catéchumènes auraient commencé le 17 décembre (2). Dom Wilmart incline à penser que l'attribution faite par Bernon doit être tenue pour exacte (3). Dans ces conditions, il y a peu à tirer de saint Hilaire pour l'histoire du Missel. — D'après Gennade († 495), un prêtre de Marseille, nommé Musée, composa, au vo siècle, un livre contenant des collectes et des préfaces, puis un évêque de Mauritanie, Voconius, réunit des prières du même genre : nous n'avons plus ces compositions, on peut penser néanmoins qu'elles ont laissé des traces dans le Sacramentaire grégorien ou les autres livres liturgiques postérieurs (4).

3. Les trois premiers recueils liturgiques romains sont le Léonien, le Gélasien et le Grégorien; nous allons nous en occuper dans cet article. On leur a assigné une date approximative, applicable aux manuscrits tels que nous les possédons, le viº siècle pour le Léonien, la fin du viiº pour le Gélasien, fin

<sup>(1)</sup> G. Mercati, More Spanish symptoms, dans Journal of theological Studies, a. 1907, vol. VIII, p. 429.

<sup>(2)</sup> Journal of theological Studies, a. 1909, vol. X, p. 128.

<sup>(3)</sup> Le prétendu Liber Officiorum de saint Hilaire et l'Avent Illur-gique, dans Revue Bénédictine, année 1910, t. XXVII, p. 509.

<sup>(4)</sup> P. L., t. LVIII, c. 1103 Hurter, Nomenclator litterartus, t. I. c. 435.

du viii ou l'époque d'Adrien I pour le Grégorien. Ceci n'empêche pas d'en analyser les éléments constitutifs pour en dégager le fonds primitif, assigner à ce fonds une date plus reculée, s'il y a lieu, le distinguer des additions et interpolations postérieures (1). Cet article donnera le résumé des tentatives faites jusqu'à ce jour; on y étudiera dans trois paragraphes chacun des trois documents.

# § 1. — SACRAMENTAIRE LÉONIEN.

recueil de prières pour la Messe dans le courant de l'année: il contient des oraisons et des préfaces. On discute encore sur la question de l'auteur; il serait mieux de dire que c'est l'œuvre d'un compilateur puisant à différentes sources. Il est à croire que, malgré son titre de Sacramentaire, il n'a jamais été un livre liturgique proprement dit, mais plutôt un recueil de pièces liturgiques. Les préfaces ont un caractère plus personnel que dans aucun autre document de ce genre; elles sont une sorte de plaidoyer ou de réquisitoire, elles contiennent des allusions aux malheurs des temps. C'est le spécimen unique d'une de ces liturgies locales, improvisées, où le prêtre ne fait qu'un avec les sidèles (2).

2. Date. — Ces allusions ont servi de point de départ aux liturgistes pour assigner une date au document. L'unique manuscrit qui subsiste, le plus ancien du genre, se trouve actuellement à la bibliothèque du chapitre de Vérone no Lxxxv, ancien Lxxx (d'où la dénomination de Sacramentaire Véronais). Il est malheureusement incomplet des trois premiers mois de l'année; l'écriture onciale paraît être du vie siècle, mais c'est une copie et l'on s'accorde à faire remonter plus

<sup>(1)</sup> Revue Benédictine, année 1890, t. VII, p. 359.

<sup>(2)</sup> D. Cabrol, Origines liturgiques, p. 109 et 110.

haut l'original; l'entente cesse lorsqu'il s'agit d'assigner une date précise. Les premiers éditeurs (Bianchini) le faisaient remonter à saint Léon (440-461); Mura-tori l'attribue au pontificat de Félix III (526-530) (1). De nos jours la question a été reprise sans amener l'entente : on a voulu voir dans le Sacramentaire léonien un travail préparatoire à la confection du gélasien, ce dernier ayant été probablement composé en Gaule, la préparation aurait, elle aussi, une origine gallicane, peut-être serait-elle l'œuvre de Grégoire de Tours; cette théorie, la dernière émise, est certainement originale et neuve, malheureusement l'auteur, M. le professeur Buchwald, n'apporte aucune preuve à l'appul de son hypothèse (2); le Dr Probst attribue la plupart des formules au pape saint Léon (3); Mgr Duchesne voit, dans une oralson qui se trouve en juillet, sous le nº 28, une allusion au siège de Rome soutenu entre 537 et 538 contre les Ostrogoths, il considère donc cette date comme celle où a du commencer la compilation (4); M. Feltoe, le dernier éditeur du document, dit que la compilation actuelle est postérieure à la mort de saint Grégoire le Grand, (604), il y reconnaît néanmoins la présence de pièces d'une plus grande antiquité (5); il caractérise l'œuvre

<sup>(1)</sup> Le Sacramentaire léonien a été publié, après Bianchini, par les frères Ballerini dans leur édition des œuvres de saint Léon, P. L., t. LV, puis de nos jours par Ch. Feltoe, Sacramentarium leonianum edited with introduction, notes and three photographs, Cambridge, 1896.

<sup>(2)</sup> Revue Bénédictine, année 1909, t. XXVI, p. 121, ce n'est pas à dire qu'on veuille nier ici les relations entre le léonien et le gélasien; ces relations ont été remarquées depuis longtemps, témoin cette opinion de d'Orsi reproduite par Assémani i le Codex véronais serait un pur et simple gélasien. Smith, Dictionary of christian antiquities, p. 1830.

<sup>(3)</sup> Probst, Die altesten römischen Sakramenlarien und ordines erklari.

<sup>(4)</sup> Duchesne, Origines du Culte chrêtien, 3º édit., p. 137.

<sup>(5)</sup> Ch. Feltoe, ouv. cité, Introduction, p. xv-xvi. M. P. Lejay, estime qu'il n'y a pas lieu de s'arrêter à ces données, parce que le point intéressant à déterminer est la limite la plus basse. À ses yeux, les premières années du vii siècle restent la date la plus vraisemblable. Revue d'Histolie et de Littérature religieuses, année 1897, t. II, p. 192.

entière de document original en son genre, de compilation faite pas un simple particulier au viit siècle, à l'aide d'éléments antérieurs; enfin M. Martin Rule, dans deux articles qu'il consacre au Sacramentaire léonien, fait du texte une analyse minutieuse, en déduit cette conclusion que le document est le résultat d'une triple compilation accomplie successivement sous les pontificats de saint Léon (440-461), de saint Hilaire (461-468) et de saint Simplicius (468-483). Ainsi, au lieu de reculer la première rédaction du document après 558, cet auteur trouve présérable de la placer aussitot après l'an 455; car, dit-il, la préface XVIII, vi et la secrète XVIII, xxviii, cadrent bien avec l'envahissement et le pillage de Rome par Genséric, entre le 28 mai et le 11 juin de l'an 455. D'autres considérations encore sont exposées dans les articles de M. Rule (1). — M. Ed. Bishop, lui aussi, se prononce pour la seconde moitié du ve siècle (2). Mais l'accord est loin d'être fait : contentons-nous de dire que le Sacramentaire léonien est la forme la plus ancienne de la liturgie romaine, qu'il est léonien au moins par 🕟 le caractère de ses formules.

3. Contenu. — Le début du recueil manque dans le seul manuscrit qui nous soit parvenu; il constituait sans nul doute la partie la plus intéressante, contenant le canon de la messe, probablement les trois premiers mois de l'année, une bonne moitié du mois d'avril, c'est-à-dire les formules du carême et du temps pascal.

Ce qui nous reste constitue une ample collection, un amas de matériaux recueillis par un particulier; il yajusqu'à douze messes (et même plus) pour une seule fête. — Quarante-trois sections principales sont éche-lonnées inégalement sur les huit derniers mois de l'an-

<sup>(1)</sup> The leonian Sacramentary, dans Journal of theological studies, année 1908, t. IX, p. 515, et année 1909, t. X, p. 54.

(2) Ed. Bishop; The earliest roman mass book, dans The Dublin

٠.

née liturgique; chaque section comprend un nombre fort inégal de subdivisions. La dernière partie d'avril commence avec la fin du no vi, section VIII: c'est une collection de quarante-trois messes communes en l'honneur des martyrs et des confesseurs, les messes se succèdent sous la rubrique invariablement répétée : item alia, elles contiennent oraisons et préfaces, quelques noms apparaissent comme ceux de saint Tiburce, no vi, de saint Laurent, no xx, de saint Grégoire (probablement le thaumaturge), nº xxxIII; au no xvii est mentionnée une sainte martyre qui n'est pas autrement nommée (Sca martyris tua). La présence de ces noms a fort embarrassé les liturgistes, et ils n'ont pas jusqu'ici donné d'explication satisfaisante, non plus que de la phrase suivante tirée du nº xx1: cujus ecclesia sic veris confessoribus falsisque permixia nunc agitur. M. Feltoe croit à un désaut d'arrangement méthodique dans cette série (1).

Quatre sections en mai (VIII-XII) se rattachent au mystère de l'Ascension (in Ascensa Domini) à la vigile de la Pentecôte (pridie pentecosten), à la Pentecôte (in dominicum pentecosten) et au jeune du quatrieme mols (in jejunio mensis quarti). On a essayé de reconstituer la collection des prières assignées à la vigile de la Pentecôte (2). — Quatre sections pour le mois de juin (XIII-XVI) présentent des séries de messes pour la nativité de saint Jean-Baptiste, N. Sci Johannis Baptistæ, pour les martyrs saints Jean et Paul in N. Scorum Johannis et Pauli, pour la sête de saint Pierre et saint Paul. Dans la série des vingt-huit messes qui composent cette dernière section, on a inséré assez malencontreusement, ce semble, la rubrique conjunctio oblationis virginum sacratarum, carrien dans les formules ne correspond à ce titre. - Juillet a deux sec-

<sup>(1)</sup> Ch. Feltoe, Sacramentarium leonianum, Introduction, p. VIII.
(2) M. Rule, The leonian Sacramentary, dans Journal of theological studies, année 1908, t. IX, p. 576.

tions, la première (XVII) en l'honneur des sept fils de sainte Félicité; on y mentionne trois cimetières différents in cymelerio iornarum... maximi, via salaria, et... prætextalæ, via appia; la deuxième (XVIII) sous le titre inc. orationes et preces diurnæ donne une série de quarante-cinq messes, entrecoupées de rubriques au sens plus ou moins énigmatique; il y a là des traces de nombreuses retouches. - Dans les sections XVIII-XXIII qui remplissent le mois d'août, figurent les sètes de saint Etienne (il s'agit du premier martyr), de saint Sixte (une huitième messe est en l'honneur des saints Felicissime et Agapit; saint Sixte est commémoré in cymeterio Callisti, les deux autres saints in cymeterio prælexiatæ, via appia); de saint Laurent; des saints Hippolyte et Pontien; des saints Félix et Adaucte. -On compte jusqu'à huit sections en septembre (XXIV-XXXI); la disposition des trois premières en l'honneur des saints Corneille et Cyprien, de sainte Euphémie, de la dédicace d'une basilique (N. Basilicæ angeli in Salaria) paraît un peu anormale; la section XXVII a pour titre: admonitio sejunii mensis septimi et oraliones, et les quatorze messes qui la composent sont coupées par une autre rubrique assez étrange : invitatio plebis in jejunio mensis decimi; les sections XXVIII et XXIX se rapportent à la consécration des évêques, diacres ou prêtres, puis aux anniversaires de cette consécration (il y a jusqu'à vingt-trois messes); enfin XXX et XXXI, ad virgines sacras, et inc. velatio nuptialis relèvent plutôt du pontifical que du missel; on a utilisé plus tard la velatio nuptialis, pour la messe de mariage. - Octobre a trois sections, XXXII-XXXIV; la rubrique, de siccitate temporis n'affecte que la première collecte, les deux autres sections ont un même objet, la prière pour les morts, la rubrique Sci Silvestri couvre une messe des défunts pour une intention spéciale. - Cinq sections en novembre, XXXV-XXXIX sont consacrées à honorer les saints quatre couronnés, sainte Cécile, saint Clément et

sainte Félicité, saint Chrysogone et saint Grégoire (le meme qui est mentionne en avril), puis saint André, apôtre. Dans les préfaces de sainte Cécile, aucune mention n'est faite de la conversion et du martyre de Valérien, ce qui suppose les plèces plus anciennes que la légende. La dernière section de ce mois peut aussi jeter quelque lumière sur la chronologie du document, les Romains n'eurent d'église en l'honneur de saint André que sous le pontificat de saint Simplicius (468-483). — En décembre, la section XL a un titre singulièrement hétérogène: N. Domini et martyrum pastoris Basilei et Jouiani et Victorini et Eugeniæ et Felicitatis et Anastasiæ; il est étonnant qu'aucun des noms du titre ne se retrouve dans les messes relatives au mystère de Noël. Ces messes sont au nombre de neuf; si l'on rattache la première à la vigile, on pourra rapporter les trois suivantes à la triple célébration du jour de Noël. Dans les messes V-IX, on a cru voir des allusions à la pratique des pontises romains célébrant ces trois messes à des, autels différents, puis comme préparation à la dernière, entendant eux-mêmes une messe à Saint-Pierre du Vatican. Les trois dernières sections sont consacrées. à saint Jean l'évangéliste, aux saints Innocents et au jeune du dixième mois.

4. Caractères. — Le Léonien n'est pas un sacramentaire proprement dit; on n'y trouve pas le développement des calendriers alors existants, notamment du calendrier philocalien; un événement un peu considérable, l'érection d'une basilique, une consécration épiscopale, etc., fournissent l'occasion de composer des oraisons et des préfaces, les messes sur un même objet, les oraisons dans chaque messe s'y présentent en nombre indéterminé, parfois considérable; les rubriques et directions y paraissent à peine et restent énigmatiques, tout au plus y voit-on des titres brefs au commencement des messes, mais pas de ces soustitres: secreta, super oblata, supra populum qu'on

rencontre dans le Gélasien et le Grégorien. - Toutefois le recueil est un arsenal où puiseront les générations futures; les formules reparaîtront dans les sacramentaires ultérieurs, appliquées à d'autres saints et à d'autres circonstances; on compte dans le Missel romain actuel jusqu'à 175 formules dues au Léonien. et cependant presque toutes les préfaces ont été éliminées. — Parmi les oraisons, trois : Aufer a nobis... Deus qui humanæ substantiæ...Quod ore sumpsimus... sont entrées dans notre Ordinaire de la Messe. C'est dire tout l'intérêt qu'offre l'étude de ce document pour l'histoire du Missel. — Un autre point de vue intéressant est à relever : dans le Sacramentaire léonien comme dans les lettres de saint Léon apparaît ce qu'on appelé le Cursus leoninus, sorte de rythme prosalque qui consiste en cadences régulières soit à la fin des phrases, soit même à la fin des divers membres de phrases; l'agencement des syllabes y est basé sur leur nombre et sur l'accent. On a pu faire le classement des cadences que renferme le Léonien; sur mille trente clausules, il n'y en a pas dix qui ne soient conformes aux quatre types établis après étude. Le cursus léonien est passé dans les formulaires liturgiques des âges suivants (1). Disons en terminant qu'il y à dans les oraisons un style à caractères blen définis, de la précision, de la vigueur et de la sobriété; cette dernière qualité n'exclut ni la couleur ni l'originalité (2).

# § 2. — LE SACRAMENTAIRE GÉLASIEN.

1. Notion. — Un second document de la liturgie romaine se présente tout différent du léonien. Sous le nom de Sacramentaire Gélasien, il offre une col-

<sup>(1)</sup> Sur le Cursus lémien, voir : Léonce Couture dans Revue des Questions historiques, année 1892, t. LI, p. 253. Cet anteur se dit redevable à Noël Valois pour son étude sur le Cursus. — Doin Mocquer au : Paléographie musicale, t. IV, p. 27. — Vacandard, Le Cursus dans Revue des Questions historiques, année 1905, LXXVIII, p. 70-102.

(2) D. Cabrol, Origines liturgiques, p. 110.

lection mieux ordonnée et distribuée en trois livres : le premier livre contient la messe et les autres offices de toute l'année ecclésiastique; le second livre renferme les messes pour le propre des saints; le troisième livre a une ample collection de messes votives avec un certain nombre de messes pour les dimanches et pour les jours de la semaine. Comme on n'avait pas encore assigné de messes spéciales pour chaque dimanche après l'Epiphanie et après la Pentecôte, le célébrant pouvait choisir à son gré, pour ces deux périodes, une messe prise dans la collection des messes dominicales. Le recueil a pour titre : Liber Sacramentorum Romanæ Ecclesiæ (1).

2. Antiquité. — Deux questions se posent au sujet de ce recueil : 1º d'où lui vient le nom de Gélasien? 2º à quelle date peut-on faire remonter son apparition

dans sa forme primitive?

A la première question, les liturgistes contemporains répondent que l'application du qualificatif « gélasien » au document se sit vers le viii ou le ix siècle, quand on voulut le distinguer de l'œuvre de saint Grégoire. Ainsi, dit Wilson (2), ce fut le résultat d'un usage qui se généralisa au vine et au ixe siècle; on croyait alors pouvoir s'appuyer sur une tradition, mais nulle trace n'en reste antérieurement à l'époque où l'en employa le qualificatif lui-même. L'auteur du Liber Pontificalis, sans dire expressement que saint Gélase (492-496) composa un Sacramentaire, lui attribue des formules analogues à celles qu'on trouve dans un recueil de ce genre : Sacramentorum orationes et præfationes composuit. Quant à Walafrid Strabon, qui écrit au milieu du 1xº siècle, il dit que saint Gélase passe pour avoir mis en ordre des prières composées par d'autres et par lui-même et que ces prières étaient

<sup>(1)</sup> Ed. Bishop, The earliest roman mass-book, dans Dublin Review, anche 1897; vol. 116 p. 247.

<sup>(2)</sup> H.-A. Wilson, The Gelasian Sacramentary, Introduction, p. LVIII-

en usage dans les églises de Gaule (1). Il y a bien là quelque fondement au choix d'un semblable qualificatif, mais il est peu solide (2) : l'usage a néanmoins

conservé la dénomination jusqu'à ce jour.

Pour résoudre la seconde question, voici ce qu'on peut dire : dans sa forme primitive, le Sacramentaire gélasien est en substance un recueil romain, le plus ancien Sacramentaire officiel de l'église de Rome au vi<sup>e</sup> slècle. — Divers arguments ont été invoqués à l'appui de cette assertion : d'après Dom Cabrol, il existe des analogies entre le Sacramentaire gélasien et la règle de saint Benoît, ce dernier document ne saurait être postérieur à l'an 542, et il n'est pas vraisemblable que le recueil liturgique se soit inspiré de la règle tandis que le contraire peut être facilement prouvé (3). Ainsi des parties du Gélasien sont, de ce chef, datées de la première moitié du vie siècle. Du fait de la diffusion du Gélasien en Gaule au 1xº siècle (4), Dom Baumer tire un argument plus général : d'après les écrivains de la première moitié du 1xº siècle, on connaissait en Gaule un Sacramentaire communément désigné sous le nom de gélasien; ce document y était regardé comme venant de Rome, datant d'une époque antérieure au Sacramentaire attribué à saint Grégoire le Grand et en usage alors dans l'église romaine. Peu importe que les liturgistes du 1xº siècle se scient trompés ou non sur l'attribution du document au pape Gélase; un fait demeure acquis, on est convaincu de son origine romaine et de son antériorité par rapport à l'œuvre de saint Grégoire.

<sup>(1)</sup> Walafrid Strabon, De redus ecclesiasticis, c. 22, P. L., t. CXIV,

<sup>(2)</sup> Duchesne, Origines du Culte chrétien, 3º édit. p. 128-129. P. Lejay. Revue d'histoire et de littérature religieuses, année 1897, t. II, p. 278.

<sup>(3)</sup> Revue des Questions historiques, année 1904, t. LXXVI, p. 216-217.

<sup>(4)</sup> La diffusion du Gélasien en Gaule sous les Mérovingiens est désormals hors de doute grâce aux catalogues et inventaires du 1x siècle publiés de nos jours. Note de Dom Morin, Rev. Bénéd., 1890, t. VII, p. 326.

Quant à l'époque où le document sit sa première entrée dans les Gaules, Mgr Duchesne, s'arrêtant à la considération du plus ancien manuscrit qui nous a conservé le Sacramentaire gélasien, fixe cette entrée entre l'an 628 et l'an 731. C'est trop particulariser et s'attacher\_trop\_servilement aux documents qui ont survécu. Dom Baumer a élargi le problème et puisé, dans les faits, des conséquences, ce semble, plus plausibles: puisque le Gélasien était au 1xe siècle très repandu en Gaule, pourquoi s'arrêter à l'époque où notre plus ancien manuscrit a été copié et ne placer la date de son entrée en ce pays qu'à la fin du vii siècle on au commencement du viii ? pourquoi ne pas supposer qu'il y avait alors d'autres manuscrits plus anciens qui ne nous sont pas parvenus? Cette supposition paraît d'autant plus vraisemblable qu'à la fin du vuesiècle, le Gélasien jouissait d'une grande popularité de ce côté des Alpes : et cependant nulle autorité ne l'avait imposé, à côté de ce recueil venant du dehors, la liturgie gallicane avait ses recueils particuliers. Il a fally un certain temps d'usage, cinquante ans pour ne pas dire plus, avant que le Gélasien acquit une réelle prépondérance. La prépondérance est d'ailleurs un fait indéniable : ce document venu de Rome a marqué son empreinte sur les livres de la liturgie gallicane au vii siècle; de l'aveu de tous, les anciens recueils de cette liturgie sont des recueils gallicans mais profondément romanisés. En conséquence l'introduction du Gélasien en Gaule doit être reportée au vi° siècle, et c'est au début de ce même siècle qu'il convient d'en placer la composition (1).

3° Contenu. — Du Gélasien primitif il est impossible d'avoir une description plus détaillée que celle donnée au début de ce paragraphe; le plus ancien manuscrit qui nous reste est le n° 316 du fond de la reine de

<sup>(1)</sup> Ed. Bishop, article cité de la Dublin Review, année 1891, vol. 116, p. 266-269.

Suede au Vatican ou Reginensis 316; or ce manuscrit provient de la Gaule où il fut copié, soit à la fin du vue siècle, soit au commencement du vine, probablement pour l'abbaye de Saint-Denis (1). Il représente blen dans ses grandes lignes le Sacramentaire romain du vi° siècle, mais avec des éléments de date postérieure. Ce n'est pas avec ces éléments que l'on peut reconstruire les pratiques romaines d'un âge plus reculé (2).

# § 3. — Le Sacramentaire Grégorien.

1. Description. — L'expression de Sacramentaire Grégorien n'est pas toujours sussissamment précisée par les liturgistes : on l'applique indifféremment au recueil envoyé par Adrien Ier à Charlemagne et à toute la compilation formée à la suite de cet envol; on ne s'occupe pas non plus d'avertir que l'expression désigne parfois le recueil primitif distinct du Gélasien. La dénomination de Sacramentaire d'Adrien introduite par Mgr Duchesne préviendra désormais bien des consusions. Présentement l'expression Sacramentaire Grégorien est limitée au recueil primitis distinct du Gélasien.

Dans sa forme la plus ancienne et la plus pure, le Sacramentaire Grégorien est un simple recueil pour

<sup>(1)</sup> Delisle, Anciens Sacramentaires, n° 11, p. 66. — Duchesne, Origines du Culte chrétien, 3° édition, p. 131. — P. Lejay, Revue d'Histoire et de Littérature religieuses, année 1897, t. II, p. 277.

Les éditions du Gélasien sont celles 1 1° de Tommasi, t. V, p. 1-262 1 cet auteur n'a pas cru devoir conserver les irrégularités d'un manuscrit mérovingien; 2° de Muratori, P. I., t. LXXIV, c. 1049; il reproduit l'édition de Tommasi; 3° de H.-A. Wilson, The Gelasian Sacramentary, Oxford 1894. Ce dernier éditeur fait appel à deux autres manuscrits de date postérieure, celui de Rheinau, près Schaffouse, actuellement à Zurich, n° 30, du vin° siècle, et celui de Saint-Gall, n° 348 également du vin° siècle.

<sup>(2)</sup> Ed. Bishop, art. cité, Dublin Review, vol. 116, p. 276, n'admet pas le procédé de Wilson. Des textes plus récents peuvent élucider les anciens, lle aident à faire l'histoire de la transition des usages primitifs à l'adoption universelle du grégorien; ne leur demandons pas de nous aider à reconstruire les pratiques d'une époque antérieure.

la messe, dans lequel le propre des saints n'est plus séparé comme dans le Gélasien, mais placé dans l'année liturgique comme partie intégrante du cycle. La collection des messes pour les dimanches et les jours de semaine a disparu, comme aussi celle des messes votives; il n'y a plus qu'une seule collecte pour chaque messe; les préfaces et variantes du canon, très nombreuses dans le Gélasien, sont réduites à celles de notre Missel, à une ou deux exceptions près. On sent que la main d'un puissant réformateur a passé

par là.

2. Antiquité. — Quel sut ce résormateur? Au siècle dernier, on a cherché à substituer au nom de saint Grégoire le Grand, ceux de saint Grégoire II (715-731), ou même de Grégoire III (731-741); c'était vouloir reculer l'origine du Grégorien jusqu'au milieu dn viii siècle: mais aujourd'hui on ne conteste plus l'attribution de l'œuvre au grand pape saint Grégoire Ier (590-604). Sur l'existence de cette œuvre le silence du vii siècle n'a rien qui doive surprendre: les sources de cette époque ne sont pas encore toutes connues, et d'ailleurs rien ne dénote chez le grand pontise la prétention de donner un recueil officiel de messes à l'Eglise universelle. Si d'une part sa correspondance atteste la sollicitude de régler la digne célébration des saints mystères, elle montre aussi un homme disposé à adopter les pratiques suivies en d'autres églises quand il y va du bien de la religion (1). Mais le viii et le ix siècle nous attestent l'existence de l'œuvre grégorienne: quoique saint Bède et l'auteur du Liber Pontificalis la passent sous silence, un disciple de Bède, Egbert, archeveque d'York (732-766), saitallusion à l'antiphonaire et au missel de saint Grégoire qui lui ont été transmis par le moine saint Augustin; puis il a vu lui-même à Rome cette œuvre de saint Gré-

(1) Yolr en particulier dans les lettres de saint Grégoire, lib. IX, Ep. 12, et lib. XI, ép. 64. P. L., t. LXXVII, c. 958 et 1187.

goire (1). Un demi-siècle plus tôt, saint Aldheim attribue le canon de la messe à saint Grégoire et donne assez clairement à entendre que le missel à son usage lui était venu comme étant l'œuyre de saint Grégoire le Grand. Dans un passage peu connu, Alcuin cite diverses oraisons qu'il attribue au même pontise et qu'on lit en effet dans l'édition de Dom Ménard (2). Enfin le travail de saint Grégoire sur le Sacramentaire est ainsi décrit par Jean Diacre (872): « Dans le recueil gélasien, saint Grégoire a fait un choix, distribué les matières suivant le cycle fixé définitivement par lui, resondu les pièces choisies en y mettant la marque de son génie, c'est-à-dire le naturel et la discrétion, l'harmonie et la simplicité, puis enrichi le recueil de quelques pièces nouvelles pour répondre aux nouvelles nécessités: multa subtrahens, pauca convertens, nonnulla superadjiciens (3). »

Par plusieurs de ces témoignages, on voit comment l'Angleterre fut une des premières contrées à posséder l'œuvre de saint Grégoire; saint Augustin de Cantorbéry l'y importa du vivant de ce saint pontife. Dom Chapman estime que certains Sacramentaires en usage dans le nord de la Grande-Bretagne dérivent d'un archétype qui appartint, ce semble, à l'église de San Prisco de Capoue entre 600 et 650; il est possible que ce manuscrit fit partie de la collection achetée en Italie par saint Benoît Biscop (4). Jusqu'à ce jour, on n'a retrouvé aucune trace de la présence du Sacramentaire Grégorien en Gaule avant Charlemagne; il

<sup>(1)</sup> P. L., t. LXXXIX, c. 441.

<sup>(2)</sup> Alcuin, adv. Elipandum, lib. II, c. 4. P. Z., t. CI, c. 266. Sacramentarium S. Gregorii, édit. D. Ménard. P. L., t. LXXVIII, c. 77, 81, 108 et 138. Ed. Bishop, article cité, p. 249-250. D. Morin, Revue Bénédict., année 1890, t. VII, p. 289.

<sup>(3)</sup> Joannes Diac., Vita S. Gregorii. P. L., t. LXXV, c. 94.

<sup>(4)</sup> Dom Chapman, Early history of the vulgate Gospels, p. 144 et 161. Saint Benoît Biscop, ne en Angleterre vers 628, fut moine à Lérins, abbé de Saint-Pierre et Saint-Paul à Canierbury, fonda dans le nord de l'Angleterre les monastères de Wearmouth et Jarrow.

n'est pas impossible pourtant qu'il y ait pénétré à côté du Gélasien (1). — Pour l'Italie, Dom Wilmart vient d'en signaler des fragments du vii siècle (de 650 à 750). Ils appartiennent à un manuscrit du Mont Cassin, le Codex Casinensis, n° 271 (al. 348); la Bibliotheca Casinensis les avait déjà présentés comme un document liturgique du vii siècle (2). D'après Dom Wilmart, ces fragments offrent, tels qu'ils sont, une forme non encore soupçonnée du Sacramentaire de saint Grégoire, une forme à peu près cohérente et complète, voisine du type original (3). Ils vont nous aider à décrire dans ses grandes lignes le sacramen-

taire Grégorien primitif. 3. Contenu. — Les stations sont soigneusement indiquées pour chaque sête. L'année ecclésiastique débute avec la vigile de Noël. Le premier fragment du Casinensis, 271, n'a que deux feuillets séparés;. le premier de ces seuillets nous transporte au Mercredi Saint et donne la dernière partie du récit de la Passion d'après saint Luc, le second feuillet, qui paraît être la fin d'un cahier, débute au milieu des oraisons solennelles du Vendredi Saint, pro beatissimo papa; on suppose la disparition de trois seuillets intermédiaires. Les prières conservées du Vendredi Saint sont bien grégoriennes et non gélasiennes. - Entre le premier et le deuxième fragment, deux cahiers disparus devaient contenir les autres cérémonies du Vendredi Saint, celles du Samedi comprenant les prophéties, l'ordo Baptismi. Le deuxième fragment conservé dans son intégrité présente la finale de l'évangile de Paques

<sup>(1)</sup> D'après Mabillon, la liturgie grégorienne vigere capit in Galifa jam inde a tempore Caroli Magni. (Ordo Romanus scilicet). — Voir De Liturgia Gallicana, lib. I, c. 3. P.L., t. LXXII, c. 119. Mais cette phrase n'exclut pas l'hypothèse que nous émettons icl.

<sup>(2)</sup> Bibliotheca Casinensis, t. V, part. 1, année 1894, p. 24.

<sup>(3)</sup> Doin Wilmart, Un Missel Grégorien ancien, dans la Revue Bênkdictine, année 1909, t. XXVI, p. 281 et 296. — Le Sacramentaire en question est pourvu de leçons, et c'est une espèce encore rare à l'époque où il se place.

(Marc, xvi, 7), toute l'octave de cette fête en plein accord avec le Reginensis de Muratori; le titre de la férie et la mention de la station sont en tête de chaque messe, ordinairement illisibles, la première oraison (notre collecte) est régulièrement anonyme, les deux suivantes ont pour rubrique : sec. et ad com. Le dimanche de Pâques a la préface Te quidem, les simples appels Communicantes et Hancigitur avec rubrique renvoyant au jour précédent, puis deux oraisons: ad vesperos et ad som Andream; l'ad fontes de Muratori fait désaut, au lundi, après l'évangile, une rubrique renvoie aux formules précédentes; le mardi a ses formules propres, y compris l'ad fontes; les quatre derniers jours répondent au même type, sauf que le vendredi et le samedi n'ont pas de sixième oraison. Le tout est conforme au Reginensis, qui a de plus le Hanc igitur; ajoutons que les lectures marquées sont les lectures romaines de la semaine de Paques encore en usage, - Entre le deuxième et le troisième fragment, deux nouveaux cahiers offraient sans doute la suite des dimanches après Pâques, les setes du Sanctoral grégorien. Dans le premier seuillet du troisième fragment, nous avons en partie la secrète du Natale sanciæ Mariæ ad martyres (13 mai) et l'oraison (ad) com. deux formules conformes à celles de Muratori; la survivance de la pascha annotina placée juste avant l'Ascension. Le feuillet parallèle transporte à la vigile de la Pentecôte dont nous lisons le Hanc igitur et la communion Sancti Spiritus; le reste donne la messe du dimanche jusque vers la fin de l'évangile. Du troisième au quatrième fragment, la lacune est considérable. Ce quatrième fragment nous transporte au die Dominica vacat précédant saint Michel avec la secrète Sacrificiis præsentibus, et la communion Quæsumus omnipotens Deus. Suivent les trois oraisons du Natale sanctorum Cosmæ et Damiani (27 septembre), la messe complète de saint Michel dedicatio [basilice Sci] angeli, avec les deux

lectures traditionnelles: Apoc., 1, 1-5 et Math., xvIII, 1-10; les oraisons du (nat Sci) Marci (pape) (7 00tobre), celles du (nat) Sci Calisti pape (14 octobre). Une rubrique, dom. p. sc(m) angel (um) introduit la collecte Tua nos Domine du supplément d'Alculn (17e dimanche après la Pentecôte) puls l'Epitre, Ephes., iv, 23, fraires, renovamini, que les anciens lectionnaires romains attribuent soit au 17°, soit au 20° dimanche après la Pentecôte. — Une nouvelle laçune devait comprendre la suite du premier dimanche après saint Michel, les sêtes de saint Césaire (1er novembre), des Quatre Couronnés (8 novembre) et de saint Théodore (9 novembre), enfin le commencement du deuxième dimanche. Le cinquième fragment reprend au milieu de l'évangile, Math., xvIII, 28, donne les oraisons: Majestatem tuam, et Sanctificationibus du 18º dimanche (21º des Gélasiens); viennent la fête de saint Mennas (11 novembre) et la série des dimanches après saint Michel : dom. III post Scm. angelum; dom. IV, V, VI, VII; saint Martin étrangement séparé de saint Mennas; sainte Cécile, saint Clément, sainte Félicité, saint Chrysogone, saint Saturnin devaient suivre, et, seulement alors, pour clore la série, avant saint André et le temps de l'Avent, apparaît le huitième et dernier dimanche post sanctum angelum. — Le sixième fragment, un des plus riches et des plus instructifs, donne le canon, et à la suite, le Commune Sanctorum. On voit qu'Ebner (1) a eu raison d'assigner la fin du missel comme place primitive du canon dans la tradition grégorienne. En une première colonne du feuillet se lit le dialogue de la préface : celle-ci remplit la deuxième colonne du reclo et s'achève avec scs, scs, ses dns. Au verso, la première colonne donne la suite du Sanctus, puis, dans la partie centrale, le grand

<sup>(1)</sup> A. Ebner, Quellen und Forschungen zur Geschichte und Kunstgeschichte des MISSALE ROMANUM in Mittelalter, Freiburg im B, 1896, voir p. 369.

Tau simplement orné, et les autres lettres du début du canon : la suite des prières se présente dans cet ordre: Te igitur, Memento, Communicantes, Hanc igitur, Quam oblationem, Qui pridie, Simili modo, Unde et memores, Supra quæ; il y a une interruption à justi abel et sacri || (ficium). Le texte concorde avec celui dont M. Edmund Bishop (1) a mis les leçons en évidence; il y a la variante tibique reddunt, du manuscrit de Cambral; les petites croix rouges de l'interligne marquent le geste de bénédiction. Le canon du Missel du Mont-Cassin était sans doute limité par les oraisons de la dernière Missa cotidiana, la secrète Offerimus en avant, les postcommunions Quod ore et Conserves en arrière. Le commun des saints suivait les postcommunions sans intervalle (pour un ou plusieurs apotres, un et plusieurs martyrs... confesseurs... vierges). - Avant le septième fragment on a un intervalle difficile à évaluer même approximativement; puis on se retrouve au milieu des missæ diversæ, une missa tempore belli; une messe de dédicace dont les éléments figurent dans le corps du Sacramentaire d'Adrien (voir plus bas) aussi bien qu'au Missel actuel; une messe ad sponsas benedicendas.

Ainsi, conclut D. Wilmart (2), nous sayons, grace aux fragments du Casinensis 271, ce qu'était le Sacramentaire de saint Grégoire, un demi-siècle environ après ce pontife. Il commençait avec les messes de l'année et en couvrait toute l'étendue à partir de Noël, insérant l'un dans l'autre le temporal et le sanctoral, Il avait dans cet arrangement un temporal complet, nettement sectionné: les dimanches après l'Epiphanie les dimanches après Paques, ceux de la Pentecôte formant des groupes, comme le temps de Pentecôte

<sup>(1)</sup> Ed. Bishop, On the early texts of the roman Canon, dans Journal of theological studies, année 1903, t. IV, p. 559.

<sup>2)</sup> Article cité de la Revue Bénédictine, année 1909, t. XXVI, p. 298,

proprement dit, celui des Apôtres (29 juin), celui de saint Laurent (10 août), celui de saint Michel (29 septembre). Les ordines et benedictiones saisaient suite; puis les missæ cottidianæ. La dernière de celles-ci comprenant le Canon, les Communs des Saints, (apôtres, martyrs, consesseurs et vierges) s'ajoutaient aux messes quotidiennes, deux messes, selon la distinction du nombre, pour les trois premières catégories une seule en l'honneur des vierges. Des missæ diversæ pour intentions et circonstances spéciales complétaient cet ensemble.

# ARTICLE II. — Les Recueils du VII<sup>e</sup> siècle dans les autres liturgies d'Occident.

#### § 1. — Les Documents.

Il ne saut pas s'attendre à trouver entre les documents de la liturgle romaine et ceux des autres liturgles qu'on étudiera dans cet article une ligne de démarcation bien tranchée; il y a pour ces liturgles une sorte de compénétration; à côté des caractères particuliers, des points communs se laissent voir comme le résultat d'une influence réciproque.

1º La liturgie ambrosienne paraît se rattacher au rit gallican; le sentiment émis à ce sujet par Mercati, Duchesne, Dom Cagin prend de plus en plus consistance (1). Pendant le vii siècle, cette liturgie n'a pas de recueils qui lui soient propres, les plus anciens qu'on mentionne sont du x° siècle seulement (2). Quelques églises de la Haute-Italie ont des documents antérieurs à ceux de Milan: à l'aide d'un évangéliaire du vii siècle, le Codex Evangeliorum Rhedigeranus, Dom G. Morin a pu établir ce qu'était l'année liturgique d'Aquilée avant l'époque carolingienne (3);

<sup>(1)</sup> Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. II, c. 1380.
(2) Duchesne, Origines du Culte chrétien, 3° édition, p. 89 et 160.
Ed. Bishop, Book of Cerne, p. 239.
(3) Revue Bénédictine, année 1902, t. XVIII, p. 1 et seq.

pour Ravenne, un manuscrit du ve ou du viie siècle, le Rotulus ou Rouleau, édité par Cériani, contient une série de quarante oraisons assez semblables à

celles du Sacramentaire Léonien (1).

2º Liturgie gallicane. — Deux lettres de saint Germain de Paris († 576) montrent cette liturgie constituée à la fin du vi° siècle (2), mais le contact avec des éléments romains va lui faire subir des transformations. Si le Sacramentaire Gélasien, introduit en Gaule au début du vn<sup>o</sup> siècle, exerce une réelle influence sur les recueils gallicans dont on va parler ici (3), il se laisse imprégner lui-même d'additions empruntées à des sources gallicanes, et il est difficile, par exemple, dans le Reginensis 316, de saire le départ entre ce qui est romain et ce qui est gallican (4). Pour la Gaule, le recueil le plus pur et le plus ancien est un palimpseste provenant de Reichenau, découvert par M. Mone archiviste de Karlsruhe, conservé à la bibliothèque de cette ville sous le nº 253; on le désigne sous le nom de Missel de Mone. Le manuscrit est de la fin du viie siècle, mais l'annotateur du document (5) en fait remonter plus haut les origines à cause de deux oraisons d'un caractère mérovingien et composées sans doute au vie siècle; la messe en l'honneur de saint Germain a dû, selon lui, être ajoutée plus tard. Mabillon, dans sa Liturgia Gallicana, mentionne trois autres documents gallicans de cette même époque; aucun d'eux n'est complet, mais

<sup>(1)</sup> Dom Cabrol, Autour de la liturgie de Ravenne; Revue Benédictine, année 1906, t. XXII, p. 491-500.

<sup>(2)</sup> P. L. t. LXXII, c. 87-88, Voir aussi le chapitre précédent.

<sup>(3)</sup> Ed. Bishop, The earliest roman inissal Books, dans The Dublin Review, année 1894, vol. 116, p. 268.

<sup>(4)</sup> Wilson, The Gelasian Sacramentary, Introduction, p. LXXV. Ed. Bishop, Book of Cerne, p. 236.

<sup>(5)</sup> P. L., t. CXXXVIII, c. 858-863, Sur le Missel de Mone, voir aussi Duchesne, Origines du Culte chrétien, 3' édition, p. 153. Delisle, Anciens Sacramentaires, n° VIII, p. 82. P. Lejay, Revue d'Histoire et de Littérature religieuses, année 1897, t. 11, p. 188. D. Cabrol, Origines liturgiques, p. 110 et 225.

on peut dans une certaine mesure les compléter l'un par l'autre. Dans les parties qui leur sont communes on trouve des formules identiques; tous train, where une proportion plus ou moins considérable, ont des éléments romains. Ces documents sont : A. Le Missale Francorum, n. 257, fonds de la Reine au Vatican, est d'origine franque, écrit en onciale lourde, grosse et large, à la fin du vii ou au commencement du viii siècle. Cependant Duchesne et Ebner le rangent parmi les témoins du rit romain, tellement ils le trouvent romanisé(1). - B. Le Missale Gothicum, autre document du viie siècle, no 317 du fonds de la Reine au Vatican, est de l'époque mérovingienne, a des analogies avec le Lectionnaire de Luxeuil; il fut vraisemblablement coplé pour l'église d'Autun, une main du xvº siècle a tracé en tête le titre: Missale Gothicum, mais Mabillon propose le titre Gothico Gallicanum (2). — C. Le Missale Gallicanum vetus est de même date que le précédent; le manuscrit est 'au Vatican, nº 493 du fonds palatin. Il se compose de treize cahiers dont les douze premiers sont des débris d'un ou de deux sacramentaires du vino ou du vino siècle (3).

3º Liturgie mozarabe. — Sous ce nom il faut comprendre l'ensemble des rites et des formules en usage dans l'église d'Espagne depuis la conversion de ce pays au christianisme Jusqu'au xiº siècle; cette liturgie est ainsi appelée en raison de l'usage qu'en ont fait les chrétiens sous la domination des Arabes. (Moisarabes ou Arabisants). Dom Férotin croit pouvoir affirmer que, dans son ensemble, la liturgie mozarabe (ou wisigothique) n'est pas d'origine orien-

(1, 2 et 3) Sur ces trois documents, voir Duchesne, Origines du Culte chrétien, 3' éd., p. 134 et 151-152; éd. angl., p. 131 et 151. Ebner, ouvr. cité, p. 364. Delisle, Anciens Sacramentaires, n° IV, p. 71, n° III, p. 69, 11° V, p. 73. Mabillon, De Liturgia Gallicana, P. L., t. LXXII, c. 317, 225 et 337. Muratori, Opera, t. XIII, pars III, p. 439, 203 et 499. Tommasi, Opera (Edit, Vezzozi), t. VI, p. 398. Lejay, Revue d'Histoire et de l'itérature religienses, année 1897, t. II, p. 188.

tale; c'est une liturgie d'Occident dont le cadre général et de nombreux rites ont été importés d'Italie, vraisemblablement de Rome, le reste (choix des lectures, formules de prières, mélodies) est l'œuvre des évêques et des docteurs de la péninsule, d'après toute apparence, un complément lui vint des liturgles de l'Afrique et des Gaules (1). Le point de départ de l'union liturgique avec Rome est la lettre, déjà citée, du Pape Vigile à Profuturus de Braga (538) (2). En 588, la Galicie ayant été annexée au royaume wisigoth, les églises de cette contrée passèrent sous le pouvoir de Tolède, les conciles de cette province poussèrent à l'uniformité liturgique, et l'élément gallican fut ainsi introduit dans la liturgie mozarabe (3). Les documents de cette liturgie au vue siècle peuvent se ramener au Liber Ordinum dont la rédaction définitive est du xi siècle, mais dont la composition première est probablement du vie siècle ou de la seconde moitié du vii. La deuxième partie du Liber Ordinum, qui seule nous intéresse pour le moment, est une sorte de Sacramentaire. Plusieurs éléments de ce recueil appartiennent à l'époque indiquée tout à l'heure; ainsi la Missa omnium tribulantium, la formule rédigée pour la réconciliation des Ariens, etc., ont pu être composées au début du vi siècle; d'autres semblent appartenir à une époque antérieure (commencement du v° siècle), telles sont la missa omnimoda et plusieurs messes votives (4). Un manuscrit de Madrid, sous le titre Manuale mosarabicum, à la Bibliothèque de l'Académie royale d'Histoire (nº 56, ancien F. 224) n'est pas daté, mais doit être contemporain du Liber Ordinum, il renferme également dans sa deuxième partie un certain nom-

<sup>(1)</sup> D. Férotin, Le Liber Ordinum, Introduction, p. x11.

<sup>(2)</sup> P. L., t. LXIX, c. 18.

<sup>(3)</sup> Duchcene, Origines du Culte chrêtien, 3' édition, p. 98.

<sup>(4)</sup> D. Férotin, ouvr. cité, Introd., p. xxi.

bre de messes pour circonstances particulières (1). 4º Liturgie celtique. — Les travaux et publications des dix dernières années ont jeté quelque lumière sur les origines et le caractère composite de cette liturgie. Tout en puisant aux sources mozarabes et gallicaucs, tout en acceptant des données romaines elle a néanmoins son originalité qui se traduit dans certaines pièces d'un caractère intime et personnel (2). Elle porterait même des traces d'une influence orientale : ainsi M. Ed. Bishop paraît disposé à admettre l'existence d'un livre de dévotion contenant un certain nombre de prières orientales attribuées à saint Ephrem, le livre aurait été importé vers le vii<sup>e</sup> siècle en Espagne et de là en Angleterre, là il aurait fourni certaines prières au Livre de Cerne. — Ce dernier document, le premier que nous rencontrons, est, dans sa partie principale, un recueil de prières pour la dévotion privée mais il porte le resset de la liturgie publique; le manuscrit a été écrit pour l'évêque Æthelwald, au 1xº siècle, toutefois il paraît être la copie d'un original du viit ou du viiit siècle. Non seulement la liturgie gallicane et mozarabe y a laissé son empreinte, mais les formules gélasiennes y tiennent une grande place: nouvelle preuve de l'importance prise dans les Gaules par le Sacramentaire Gélasien (3). L'étude du Livre de Cerne sournit à M. Bishop l'occasion de reprendre sa thèse de l'influence espagnole sur les documents irlandals; des faits peu concluants si on les envisage séparément, fournissent à l'appui de cette théorie une preuve solide quand on les réunit (4). M. Mercati suit

<sup>(1)</sup> D. Férotin. Ibid., p. XXIII. Une édition du Sacramentaire de l'Eglise d'Espagne à cette époque est actuellement en préparation.

<sup>(2)</sup> D. Cabrol, le Book of Cerne dans Revue des Questions historiques, année 1904, t. LXXVI, p. 212. Compte rendu d'une publication de Dom A. Kuypers, The prayer book of Edelwald the Bishop, commonly called the Book of Cerne, avec notes de Ed. Bishop, Cambridge 1902.

<sup>(3)</sup> Dom Kuypera et Ed. Bishop, ouvr. cité dans la note précédente.
(4) Spanish Symptoms, dans Journal of theological studies, année 1907,

M. Ed. Bishop dans cette voie et tire les conséquences suivantes de ses propres constatations : a) le Missel mozarabe fut considérablement augmenté à Tolède entre 640 et 990; b) cette augmentation fut surtout l'œuvre des Pères du concile de Tolède qui sous d'autres rapports aussi furent des rénovateurs (1). Ces réflexions sur le livre de Cerne nous éclairent sur deux recueils composites, le Missel de Stowe et le Missel de Bobbio, dont nous parlerons icl, bien qu'ils appartiennent plutôt au viii siècle. — Le Missel de Bobbio, nº 13246 de la Bibliothèque nationale, peut être considéré comme une combinaison d'éléments romains, gallicans, wisigoths, rédigée en style irlandais (2); Mabillon l'a désigné sous le nom de Sacramentaire gallican (3); Mgr Duchesne, qui avait accepté cette dénomination, y renonce dans la 4º édition de ses Origines, il inclinerait volontiers à lui trouver des analogies avec la liturgie ambrosienne (4); Dom Baumer, Probst, Ed. Bishop ont insisté sur son caractère irlandais; Dom Cagin en fait plutôt un prototype qui passe par divers états, à ses yeux les messes à titres gallicans représentent la forme la plus ancienne du recueil, l'état liturgique de Rome au ve siècle, puisl'original a été transporté de Rome en Irlande où il a reçu des développements, enfin rapporté en Italie par saint Columban pour recevoir de nouvelles additions (à Bobbio, de 603 à 615) (5). En somme le compila-

(1) More Spanish Symptoms, ibid., t. VIII, p. 429.

(5) Dom Cagin, Paléographie musicale, t. V, p. 115.

(3) Mabillon, Musaum italicum, II, p. 276.

<sup>(2)</sup> Un martyreloge anglo-saxon, du temps d'Alfred le Giand (849-901), distingue entre les messes qui sont dans le vieux Sacramentaire et celles qui sont dans le nouveau 1 M. H.-A. Wilson (fournal of theological studies, année 1902, t. III, p. 429) voit dans cette indication une allusion à la lutte entre les vieux livres gallicans et les livres romanisés. Cf. Ed. Bishop 1 Book of Cerne, p. 239. D'après Dom Gougaud, la provenance irlandaise de ce monument n'a pas encore été démontrée. Diction, d'Arché, chr. et Liturg., t. II, c. 2971.

<sup>(4)</sup> Duchesne, Origines du Culte chrétien; 3º édition, p. 159-160. Compterendu de la 4º édition du même ouvrage dans Revue Bénédictine, année 1909, t. XXVI, p. 121.

teur, un clerc franc, a accompli son œuvre (plutôt au viiie siècle) dans une région où les traditions irlandalses avaient cours, à proximité de Luxeuil, en Bourgogne (1). — Le Missel de Stowe, autrefols propriété de Lord Ashburnham, maintenant à la bibliothèque de l'Université de Dublin, sous la cote D, II, 3 est un recueil liturgique écrit à deux reprises, au vmº et au xº siècle (2). La partie II, qui seule nous intéresse ici, renferme un ordinaire de la messe et trois messes spéciales; elle a donné au document son nom de Missel; c'est un mélange d'éléments gallicans et romains dont les uns sont de première et les autres de seconde main. Elle a son complément dans un traité irlandais sur les cérémonies de la messe, précieux reste du rite celtique. On a signalé pour le Missel de Stowe jusqu'à trois recensions; la première présente le Gallican modifié dans le traité Irlandais sur les cérémonies; la deuxième un rite gallican avec des additions romaines dans le missel; la troisième un rite romano-gallican dans la dernière portion du Missel. De la comparaison du Missel de Stowe avec un manuscrit de la bibliothèque de Saint-Gall, nos 1394-1395, il résulte que tous deux présentent un même texte de messes en usage dans l'Irlande depnis sa conversion au christianisme (3).

(1) Dom Wilmart; art. Bobbio dans Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de liturgie, t. II, c. 960.

(2) Dans l'assignation d'une date à ce document les conclusions des paléographes ne sont pas très fermes; elles vont du VII au x' siècles D. Gougaud, Liturgies Celtiques dans Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. II, c. 2074.

<sup>(3)</sup> Sur le Missel de Stowe: M. Warren, The liturgy and the ritual of the celtic church, Oxford 1881, a public ce document, — Whitley Stokes, The Irish passages in the Stowe Missal, en a donné des extraits. M. G. Warner, dans la Henry Bradshaw Society, a donné un facsimilé de ce document dans un premier volume, et promet pour un second le texte du Missel et le traité irlandais concernant la messe. M. Bannister ayant étudié quelques fragments irlandais récemment découverts y a constaté divers points de ressemblance avec le Missel de Stowe et le Bobbio : Journal of theological studies, année 1903, t. V, p. 50.

## § 2. - LE CONTENU DES DOCUMENTS.

1° Liturgie Gallicane. — N'ayant rien d'intéressant à relever pour le moment dans la liturgle ambrosienne, nous abordons immédiatement le rite gallican. Les titres donnés aux formules de ce rite sont à rapprocher de ceux qu'on trouve dans la publication de Dom Férotin; on y constate une frappante analogie pour l'ordonnance de la Messe. Celle-ci est peut-être plus nettement dessinée dans l'Ordo missæ omnimodé du Liber ordinum (1): on a supposé ailleurs (2) que l'Alleluia servait d'Introit, ici nous trouvons pour la première partie de la Messe, deux oraisons au début, la lecture de l'Ancien Testament ou lecture prophétique suivie d'un chant, psallendum, équivalant à notre Graduel, les lectures de l'Epltre et de l'Evangile se succèdent immédiatement, mais après l'Evangile de nouveaux chants sont signales, laudes, alleluia, sacrisicium. Pour la seconde partie, il y a parallélisme entre la messe du Missale Gothicum et celle du Sacramentaire mozarabe: une seule collecte, collectio, est présentée ici par le Missale Gothicum, il y en a jusqu'à trois dans le document mozarabe; de part et d'autre est placée en cet endroit la lecture des diptyques, après quoi suit la collecte dite post nomina, puls la collecte ad pacem (ce qui suppose le baiser de paix en cet endroit); la présace est appelée contestatio (seu immolatio) dans le Missale Gothicum, et inlatio dans le mozarabe; les deux liturgies ont la collecte posi sanctus; la formule de la consécration est appelé missa secreta et n'a pas les mots Qui pridie dans le document mozarabe, c'est le mysterium dans le Missale Gothicum; dans les deux documents les prières qui suivent sont appelées ou post mysterium (Gothicum) ou post pridie (mozarabe); ce dernier a parsois une sormule dite ad confractionem; le Missale Gothicum donne à l'oraison dominicale une préface et un embolisme assez-

<sup>(1)</sup> Liber Ordinum, p. 230-232. (2) Ibid., p. 289.

développés, le mozarabe a un embolisme sous ce titre 1 ad orationem dominicam; de part et d'autre il y a une denedictio populi; enfin ce que le Missale Gothicum désigne sous les mots de post eucharistiam (seu communionem) est appelé completuria dans le mozarabe; celui-ci a de plus une formule ad accedentes (1). Quant aux pièces auxquelles peuvent s'appliquer ces rubriques, voici celles que contiennent les recueils gallicans: 1º Le Missel de Mone renferme onze messes, seule celle en l'honneur de saint Germain à un objet déterminé, les autres sont des messes pour les féries ou les dimanches sans autre attribution spéciale, elles ressemblent à celles des autres Sacramentaires gallicans; il y a deux présaces pour chacune; l'une de ces messes a ses formules en vers hexamètres. Au moment où le recueil fut écrit, le canon romain ne paraît pas avoir été usité en Gaule, car dans la deuxième messe, la prière post sanctus est immédiatement suivie du Qui pridie. — 2º Dans le Missale Francorum, les nº 1-1x, renferment les oraisons, admonitions, bénédiction pour les saints Ordres; les nos x-x11, la bénédiction des vierges, des veuves, la consécration des autels et vases sacrés, la bénédiction des linges : cette première partie se rapporte plutôt au Pontifical qu'au Missel. Du nº xiii au nº xxii, ce sont des oraisons et préfaces pour quelques messes, une messe en l'honneur de saint Hilaire, quatre messes pour les communs (martyrs ou confesseurs), quatre messes communes ou quotidiennes. Enfin le nº xxIII donne le canon de la messe de façon incomplète; les prières sont interrompues au milieu du Nobis quoque peccatoribus; on suppose qu'il y avait primitivement, à la suite, des messes pour les setes de beaucoup de Saints. Quoique le style des oraisons soit plutôt romain, il y a des rubriques gallicanes jau canon se trouvent les noms de saint Hilaire et de saint Martin, conformément à la pratique de la Gaule méroyingienne.

(1) Comparer le Missale Gothieum, de Muratori, loc. cit., p. 203 et sequeve le Liber Ordinum, p. 233-243.

3º Au début du Missale Gothicum deux messes semblent manquer, si l'on en juge par la numérotation des pièces; sous le no m est la messe de la vigile de Noël, suivent les messes de Noël (une seule), de saint Etienne, des saints Jacques et Jean apôtres, des Saints Innocents, de la Circoncision du Selgneur, de la vigile et du Jour de l'Epiphanie, de l'Assomption de Marie, de sainte Agnès, de sainte Cécile, saint Clément, saint Saturnin, saint André, sainte Eulalie, de la conversion de saint Paul, de la Chaire de saint Pierre, du commencement du Carême; messe pour le jeune, pour le temps du Carême, pour la tradition du Symbole, pour le Jeudi Saint; oraisons pour les deux jours qui suivent, pour la veille et la nuit de Pâques, pour la bénédiction du cierge pascal; les douze lectures et les collectes pascales, la bénédiction des fonts et l'administration du baptême; la messe de la vigile de Pâques, la messe du jour de Pâques, la messe pour les nouveaux baptisés chacun des jours de l'octave, la clôture de la pâque; les messes pour les sètes de l'Invention de la sainte Croix et de saint Jean l'Evangéliste (Porte Latine), pour les jours des Rogations, de l'Ascension, de la Pentecôte, pour les fêtes des saints Ferréol et Ferjeux, de la Nativité de saint Jean-Baptiste, de saint Pierre et saint Paul; la messe pour la fête d'un Apôtre et d'un martyr, pour la décollation de saint Jean-Baptiste, pour les fêtes de saint Sixte, saint Laurent, saint Hippolyte, des saints Corneille et Cyprien, des saints Jean et Paul, de saint Symphorien, de saint Maurice et ses compagnons, de saint Léger; enfin différentes messes pour les communs, une seule messe de saint Martin, une messe dominicale, une missa cottidiana romensis. — 4º Le Missale Gallicanum vetus débute par la messe de saint Germain, puis contient diverses préfaces pour la bénédiction des vierges et des veuves. Après une lacane viennent les messes de l'Avent, de la vigile de Noël, la messe de minuit; une autre lacune est suivie des derniers mots d'une prière (ad faciendum catechumenum), suivent les formules pour l'exorcisme, la tradition du Symbole, la présentation de l'Evangile (in aurium apertione), l'explication de l'Oraison dominicale, une messe pour la tradition du Symbole, un long exposé du Symbole (incomplet), la messe du Jeudi Saint, les oraisons du Vendredi Saint, d'autres oraisons pour ces deux jours, les oraisons faisant suite aux lectures du Samedi Saint, d'autres oraisons pour la veille de Pâques, la bénédiction du cierge pascal, les oraisons pour la veille sainte et la cérémonie du baptème; les messes pour le Samedi Saint, pour toute l'octave de Pâques et la clôture de la pâque, les messes pour les dimanches après Pâques, les collectes et la messe pour les Rogations. Manque la fin.

2º Liturgie mozarabe. — Le Sacramentaire annexé au Liber Ordinum contient toute une collection de messes votives, savoir : a) Une missa sancti Petre romensis sans lien spécial avec le cycle liturgique et dont le texte est malheureusement mutilé; b) une missa omnimoda (ou messe commune) précédemment comparée à celle du Missale Gothicum; c) une série de messes votives rattachée à l'importante cérémonie de l'ordination (1); d) une missa singularis ou messe célébrée pour une seule personne avec deux item (2); e) des missa plurales, c'est-à-dire messes à l'intention de plusieurs personnes; f) série de messes pour intentions spéciales, affligés, malades, pénitents; g) enfin des messes pour les défunts.

3º Liturgie celtique. — Dans le Missel de Bobbio on trouve des éléments romains et gallicans: la missa romensis cottidiana du début conserve la leçon

<sup>(1)</sup> Le n° v a une formule d'Epiclèse, invocation au Saint-Esprit sur les espèces consacrées; ce genre d'invocation est très rare dans la liturgle wisigothique. — Le Liber Ordinum; note de Dom Ferotin, c. 265.

<sup>(2)</sup> Le second item, sous la rubique sinale Completuria, donne une formule empruntée aux Sacramentaires Léonien, Gélasien et Grégorien. Ibid., c. 313.

prophétique à l'avant-messe et, sauf le Gloria in excelsis, tout le rituel de cette première partie est gallican. A partir de la préface, les formules sont romaines sous des titres empruntés aux recueils gallicans. Ebner ne pense pas que cette messe soit blen ancienne (1), Ed. Bishop a trouvé qu'elle est identique à celle du Missel de Stowe et du Missale Francorum; c'est pourquoi il rattache les trois documents à un même groupe et les fait dériver d'un original plus ancien (2). Il y a ensuite dans le Missel de Bobbio, soixante messes distribuées en quatre groupes assez inégaux: A. Lecciones de Adventu Domini: on y trouve des messes pour le temps depuis l'Avent jusqu'à la Pentecôte, mais avec un Sanctoral. Ainsi il y a trois messes pour l'Avent, une pour la Vigile et une pour la sête de Noël, des messes pour les sêtes de saint Etienne, des saints Innocents, des saints Jacques et Jean, une messe de la Circoncision et une de l'Epiphanie; en janvier, les sêtes de la Chaire de saint Pierre et de Marie (Assomption); en Carême, une messe quadragésimale, quatre messes du Jeune, une pour la rémise du Symbole (Rameaux), une pour le Jeudi-Saint, une pour la vigile de Pâques, une pour la sête de Paques et deux messes pascales. Suivent les messes de l'Invention de la sainte croix, des Rogations, de l'Ascension et de la Pentecôte. — B. Les Lecciones cottidianæ ont le reste du Sanctoral et les messes du commun; on y trouve deux messes en l'honneur de saint Jean-Baptiste, une pour la sête de saint Pierre et saint Paul, une pour la sête de saint Sigismond; la messe de saint Martin est dans le commun parmi les messes des confesseurs. Dans la série des messes pour circonstances spéciales se trouvent une messe en l'honneur de saint Michel, une missa omnimoda, quatre messes votives pour les vivants ou pour les défunts.

<sup>(1)</sup> Ebner, Quellen., p. 362. Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. II, c. 981.

<sup>(2)</sup> Journal of theological studies, t. IV, p. 557.

- C. Les Lecciones dominicales renferment cinq messes. — D. Sous le titre, legendas cottidianis se trouvent cinq messes de supplément (1). — (2) Dans le Missel de Stowe, il faut signaler les prières de l'ordinaire de la messe (fonds gallican avec additions romaines), des messes en l'honneur des Apôtres, des Martyrs et des Vierges, enfin une messe pour les pénitents vivants (2), (à des éléments gallicans se trouvent

mèlées des parties grégoriennes).

Nous empruntons à Dom Cabrol la conclusion de cette revue rapide sur les sources de la liturgle Occidentale: « La liturgie, dit-il, tout en gardant certaines marques de terroir, est surtout une œuvre de marqueterie, une sorte de mosaïque, où l'on retrouve des débris anciens de toute origine. Le prêtre ou le fidèle, qui lit aujourd'hui les oraisons de son Missel, ne se doute guère que parsois dans une seule messe il répète des formules tirées du Léonien, du Gélasien, du Mczarabe, deslivresambrosiens, gallicans ou celtiques, des liturgies grecques, ou même des sources plus lointaines, d'auteurs syriaques ou orientaux, comme la prière de saint Ephrem (3).»

### ARTICLE III. - Vue d'ensemble sur le contenu du Sacramentaire à la fin du VII<sup>o</sup> siècle.

Les réflexions que nous ajoutons dans cet article se rapportent à deux points principaux, savoir : 10 quel était l'ordinaire de la messe à la fin du vii siècle d'après les Sacramentaires de la liturgie occidentale; 2º quel

(3) D. Cabrol, Le a Book of Cerne » dans Revue des questions hisforiques, année 1904, t. LXXVI, p. 221,

<sup>(1)</sup> Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. 11, c. 951. (2) Mac Carthy, Transactions of the royal Irish Academy, Dublia, 1880. Le R. P. Dom Gougaud vient de donner dans le Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. II, c. 3006 et suiv., un artic e très documenté sur les Liturgies celtiques. Il y décrit l'ordinaire de la messe en prenant pour base le Missel de Stowe.

était, à la même époque et d'après les mêmes documents, l'état du calendrier ecclésiastique.

#### § 1, - L'ORDINAIRE DE LA MESSE A LA FIN DU VII<sup>6</sup> SIÈCLE

On peut s'en faire une idée par les titres donnés aux formules de prières (ces titres abondent surtout dans les recueils gallicans et mozarabes) (1), et par l'examen des prières du canon. Le canon de la messe figure dans presque tous les documents signalés précèdemment; la place qu'il y occupe est assez caractéristique pour servir de base à un classement des manuscrits, on a remarqué qu'il se trouve vers la fin du recueil, ou mis à part comme dans le Gélasien, Rezinensis 316, ou encadré dans une des messes quotidiennes (2). Nous distinguons ici comme précèdemment!

l'origine des chants de l'introît, du graduel, de l'offertoire et de la communion. Pour les prières du bas de l'autel, pour les formules qui accompagnent l'offrande des dons, nos recueils ne nous renseignent que tout à fait incidemment et indirectement en nous sournissant quelques sormules d'apologies ou amendes honorables : le prêtre y reconnaît son indignité et demande que ses péchés ne soient pas un obstacle à la célébration et aux fruits du sacrifice. L'apologie était pratiquée dès avant le vie siècle, soit dès le début de la messe, soit avant l'offertoire; le Missale Gothicum en sournit un exemple dans la Missa prima die sancto Pasche; une sormule analogue se trouve soit dans le Missel de Stowe soit dans le Livre de Cerne (3),

<sup>(1)</sup> Nous les avons déjà signalés incidemment i voir le tableau comparatif de la messe romaine et de la messe gallicane, p. 42-47, et, plus ioin, le contenu de la liturgie gallicane, pp. 77-80.

<sup>(2)</sup> Ebner, Quellen, etc... a toute une dissertation sur la place de canon dans les Sacramentaires.

<sup>(3)</sup> Voir Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. 1, c. 2591-2601, avec les références, p. 364-373.

mais après l'Epitre. Il n'est pas douteux que l'Eglise se soit inspirée de cette pensée quand elle a plus tard prescrit la récitation du ps. Judica me et du Confiteor, adapté la prière Aufer a nobis qui se lit dans le Léonien (1) à l'acte de monter à l'autel et déterminé que, pour l'offertoire, le prêtre réciterait des formules comme Suscipe Sancte Pater... In spiritu humilitatis.

Le Kyrie eleison paraît être la réduction d'une litanie ou supplication beaucoup plus longue primitivement; nous sayons par certaines lettres de saint Grégoire le Grand qu'on le récitait de son temps à la messe avec quelques variantes pour le nombre des invocations (2). Le Concile de Vaison (en 529) prescrivit pour les Gaules la récitation du Kyrie à la messe, aux matines (ou laudes) et aux vêpres. Le Gloria in excelsis, jusqu'au xiº siècle, reste d'un usage restreint à la messe : le Missel de Bobbio le donne comme une prière d'actions de graces après la messe (3); à la messe même, les évêques seuls pouvaient le réciter à certains jours. Il y a dans les documents une tendance à réduire le nombre des collectes; tandis que les recueils gallicans, notamment le Missale Gothicum, en ont deux, que le Gélasien en compte jusqu'à trois, il n'y en a qu'une dans le Grégorien, dans le Missel de Bobblo. Il n'y a plus de lecture prophétique dans le Grégorien. A cette époque reculée, il n'est pas encore question du Credo.

2º La Messe des sidèles. — A Rome, au moment de l'offertoire, il n'y a qu'une seule prière récitée secrètement par le prêtre avant la présace, d'où son nom de Secrète; les prières actuelles: Suscipe Sancte Pater..., Deus qui humanæ..., Offerimus..., ne paraissent pas avoir été en usage au vii siècle; la prière Deus qui humanæ... est au Léonien, mais pour hono-

<sup>(1)</sup> Feltoe, Sacramentarium leonianum, p. 127.

<sup>(2)</sup> S. Grégoire le Grand, lib. VII, ép. 64. P. L., t. LXXVII, c. 955.

<sup>(3)</sup> Bona, Rerum liturgicarum libri duo, t. III, p. 83.

rer les mystères de l'Incarnation, son adaptation à la bénédiction de l'eau ne se sera que plus tard. Les documents gallicans portent encore la trace de la lecture des diptyques et de l'échange du baiser de paix, dans des prières qui suivaient ces actes et qui portaient pour cela les noms de : Collectio post nomina; Collectio post pacem (1). Il y a des présaces disférentes pour chaque fête ou pour chaque mystère; mais, à partir du Sanclus, les formules du canon sont à la place qu'elles occupent maintenant et restent fixes, à part les quelques variantes du Communicantes, et Hanc igitur pour certains jours. Un travail de comparaison a été fait par M. Ed. Bishop entre les recueils les plus remarquables du viio et du viiio siècle : le résultat de ce travail est que les recueils peuvent se partager en deux grandes familles, la première représentée par le Missel de Bobblo, le Missel de Stowe et le Missale Francorum, a des points de contact avec le de Sacramentis et donne la forme la plus ancienne; la deuxième représentée par le Reginensis 316, le manuscrit de Cambrai 164, et quelques autres documents du vine siècle est plus récente. Toutes deux se rattachent au vii siècle; le texte actuel du canon romain descend plutôt de la deuxième famille. Entre l'une et l'autre il n'y a d'ailleurs que des nuances de détail (2). Elles portent toutes deux les additions que le Liber Pontificalis attribue aux Souverains Pontifes 1 addition des mots: Sanctum sacrificium, immaculatam hostiam, faite par saint Léon (440-461), des mots! diesque nostros in tua pace disponas... faite par saint Grégoire le Grand (590-304); récitation de l'Agnus Des partagée entre le clergé et le peuple par Sergius Ion

<sup>(1)</sup> Voir le Missale Gallicanum velus; P. L., t. LXXII, c. 341 | le Missale Gothicum, ibid., c. 225.

<sup>(2)</sup> L'article de M. Ed. Bishop: On the early texts of the Roman Canon dans Journal of theological studies, année 1903, t. IV, p. 555, a été résumé au mot Canon romain dans le Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. II, c. 1847-1905.

(687-701). La prière : Te igitur fait mention du pape dans tous les documents; c'est, dit Bona, la marque de l'unité qui règne dans toutes les églises (1); on y joint, dans un certain nombre, la mention du prince temporel; les mots omnibus orthodoxis, etc., seraient une interpolation plus récente. Le Memento des Vivants dans la première famille n'a pas les mots: pro quibus tibi offerimus, vel... Le Communicantes a d'autres noms ajoutés dans certains documents, par exemple: les noms des saints Hilaire, Martin, Augustin, Grégoire, Jérôme, Benoît; addition qui se rencontrera surtout au viii siècle. Dans les liturgles orientales de saint Basile et de saint Chrysostome on faisait aussi mention du Saint dont on célébrait la fête. Pour les prières : Quam oblationem... Qui pridie (2) Simili modo, il y a entre les deux familles mentionnées plus haut quelques variantes, d'ordre tout à fait secondaire. Après Unde et memores, le mot sumus est ajouté dans le Missale Francorum, le Gélasien et le Grégorien. Dans Supra quæ propitio, les noms d'Abel, d'Abraham et de Melchisedech sont généralement mentionnés : celui d'Abel ne figure pas dans le Missale Gothicum, ne paraît qu'une seule fols dans le Missale Francorum, au Super oblata de la troisième messe quotidienne; par contre le Bobbiensis y fait plusieurs fois allusion; maintes fois aussi le Sacrifice d'Abraham est commémoré avec celui d'Abel (3). Quolque le Memento des défunts ne figure que dans

<sup>(1)</sup> Bona, ouvr. cité, t. III, p. 250.

<sup>(2)</sup> Dom Germain Morin vient d'attirer l'attention sur les mots i pro nostra omniumque salute que nous disons dans cette prière au Jeudi Saint. Ces mots, dit-il, ont dû appartenir au Canon romain, aux environs de l'an 600. Milan, qui les a conservés au canon invariable de la messe les aura vraisemblablement empruntés à Rome. On les trouve aussi, à certains jours, dans les documents gallicans. Qui sait si l'insertion n'en a pas été faite d'abord à Rome pour protester contre l'erreur du Prédestinatianisme, répandu au v' siècle en Afrique, à Rome et en Gaule? Rev. Bened., année 1910, t. XXVII, p. 513.

<sup>(3)</sup> Voir les deux mots : Abel et Abraham, dans le Dictionnaire d'Archéologie chrétienne, t. I, c. 62 et 135.

un seul manuscrit de la deuxième famille, il se trouve dans tous ceux de la première; on peut donc dire avec M. Ed. Bishop que c'est une portion authentique du

canon romain dans les deux familles (1).

Il y aurait encore quelques variantes à mentionner dans le Nobis quoque... et dans Libera nos... qui suit le Pater concernant l'addition d'un nom (celui de saint Etienne) ou la modification de l'ordre dans lequel ces noms sont donnés : mais cela ne saurait atteindre l'identité du canon dans les liturgies occidentales au vue siècle. Il faut attendre encore quelques siècles pour trouver à leur place actuelle les prières de l'ordinaire de la messe qui suivent l'Agnus Det : une des prières de l'ablution : Quod ore sumpsimus figure dans le Léonien, mais pour une autre circonstance.

Dans la liturgie mozarabe, au viio siècle, le canon de la messe offre les particularités suivantes: Le post-Sanclus débute par ces mots: Vere Sanclus, vere benedictus es tu, Filius Dei vivi... c'est ce que la rubrique appelle Confirmatio Sacramenti; la Missa Secreta renferme les paroles de la consécration avec quelques variantes, tirées des récits de saint Luc et de saint Paul; il y est dit: Hoc est corpus meum quod pro vobis tradetur. Hoc facite in meam commemora † tionem; le signe de croix est placé à ce mot et non au mot benedixit. De même pour la consécration du calice il est dit: Hic calix novum testamentum est quod pro multis effundetur in remissione peccatorum. Et hoc facite quotiescumque biberitis in meam commemora † tionem. Suit un texte tiré de saint Paul, et l'on répond : Sic credimus Domine Jhesu. Le postpridie: Sanctifica... est une prière très courte après laquelle se fait la fraction de l'hostie (suivant un rite tout particulier), puls vient l'oraison dominicale avec un prélude et un embolisme un peu différents des

<sup>(1)</sup> Ed. Bishop, article cité, p. 577.

notres. A cet endroit se récitent les deux Mementos des vivants et des morts, puis le mélange des deux espèces étant fait dans le calice, on donne la Bénédiction épiscopale et, aussitôt après, la communion pendant laquelle se chante l'antienne: Gustate. Il y a une postcommunion ou Completuria et la messe se conclut: In nomine D. N. J. C. eamus in pace. A Deo Gratias (1).

#### § 2. — Le Calendrier des Sacramentaires A la fin du vii<sup>6</sup> siècle.

Les Sacramentaires ne sont pas à beaucoup près aptes à nous renseigner sur le Calendrier ecclésiastique, comme peuvent le faire les premières sources du Martyrologe : la raison en est bien simple, c'est que les messes spéciales y sont peu nombreuses et que les messes communes ou les messes votives y occupent une plus large place. Pour constituer le calendrier il faut donc recourir à d'autres documents, comme sont : le Calendrier Philocalien (2), la Déposition des Martyrs et des Evêques (3), le Calendrier de Polémius Sylvius (4) (dans une certaine mesure), le Calendrier de Carthage (5). Dom Férotin, à la suite du Liber Ordinum (6), a donné une série de calendriers mozarabes utiles aussi à consulter.

Dans le rapide exposé qui va suivre nous séparons le propre du temps du propre des saints, bien que ces deux parties soient mèlées l'une à l'autre dans les documents primitifs.

- (1) Dom Férotin, Liber Ordinum, c. 237-243.
- (2) Dom Baumer, Histolre du Brévlaire, trad. Biron, t. I, p. 93,
- (3) Ibid., p. 94.
- (4) P. L., t. XIII, c. 676.
- (5) P. L., t. XIII, c. 1219 et mieux encore; Egli, Altchristitche Studien, Zurich, 1887, p. 103.
- (6) Dom Férotin, Liber Ordinum, c. 450 et Introd., p. xxxt.

I. Propredu temps. — L'année liturgique semble partagée entre les deux grandes sètes de Pâques et de la Pentecôte et ces deux solennités marquent le temps où s'accomplit le grand mystère de la régénération spirituelle. L'administration solennelle du baptême en ces deux occasions remplit la pensée de l'Eglise et lui dicte ses sormules.

1º Les recueils commencent à la vigile de Noël; les trois messes de la solennité sont dans les Sacramentaires Gélasien et Grégorien, la messe de minuit, ou plutot ad galli cantum était entrée dans l'usage romain vers l'an 500. Au temps de saint Grégoire, on consacrait une partie de cette journée à honorer sainte Anastasie, puis la messe (la deuxième) se transforma en messe de Noël avec mémoire de la sainte (1): Le Galificanum vetus est ici incomplet, on y trouve des collectes ad initium noctis, in media nocte natalis; puis il y a une lacune jusqu'au premier exorcisme des catéchumènes. Le Missale Gothicum n'a qu'une seule messe conformément à la pratique des Gaules; il paraît que c'était aussi la pratique mozarabe. Comme cela a lieu de nos jours, les anciens recueils groupent, entre Noël et l'Epiphanie, un certain nombre de fêtes, saint Etienne, saint Jean, les Saints Innocents; toutesois le Missale Gothicum joint saint Jacques à son frère saint Jean, la liturgie mozarabe consacre le 27 décembre à sainte Eugénie, place saint Jacques le 28, renvoie saint Jean au 29 et les Saints Innocents au 8 janvier (2). Au 1er janvier, le Gélasien a la rubrique : In octavas Domini : Prohibendum ab idolis, il n'y est pas question de la Circoncision. C'est le Missale Gothicum qui ajoute la rubrique: In circumcisjone Domini; cette sête est d'institution

<sup>(1)</sup> E. Vacandard, Les fêtes de Noël et de l'Epiphanie, dans Revue du Ciergé français, années 1907-1908, t. III, p. 593 et LIII, p. 7.
(2) Primitivement, chez les Latins, on célébra le 27 ou 28 décembre la fête des saints Pierre et Paul, et le lendemain la fête des douze Apôtres. Nilles, Kalendarium manuale, t. I, p. 195.

ancienne dans l'Eglise d'Espagne, d'où elle parait avoir pénétré en Gaule (1). On y pratiquait primitivement un jeune qui bientôt fut renvoyé aux jours suivants, il a laissé des traces dans la liturgie du dimanche avant l'Epiphanie et de la veille de cette sête (2). L'Epiphanie a sa vigile; in vigiliis de Theophania. In Theophania, in die: telles sont les rubriques du Gélasien. Le Missale Gothicum l'appelle dies sanctus Epiphania. Un concile d'Auxerre, en 578, signale la pratique de l'annonce des fêtes de l'année (3). En Espagne, cette fête terminait le temps de l'Avent, les formules de la messe du Missel mozarabe sont remplies d'allusions à l'administration du baptême solennel, c'est qu'en effet, certaines églises administralent ce sacrement au jour de l'Epiphanie comme à Pâques et à la Pentecôte. On ne trouve pas de messes dominicales entre l'Epiphanie et la Septuagésime dans le Sacramentaire Gélasien, entre l'Eplphanie et le commencement du Carême dans le Missale Gothicum; la liturgie mozarabe ne connaît pas les dénominations de Septuagésime, Sexagésime, etc, mais par contre fournit neuf messes dominicales entre l'Epiphanie et le début du Carême (4).

2º Ce début de la sainte quarantaine (première semaine) est marqué, dans le Gélasien, par une allusion aux quatre-temps : Orationes et preces in XII lectiones, in mense primo, on voit que les ordinations se faisaient à Rome à cette époque. En plus de la série des six dimanches, des formules de messes nous renseignent sur les cérémonies préparatoires au baptême solennel; elles avaient lieu dans la semaine qui suivait le 5º dimanche, annonce du scrutin, prière sur les élus, bénédiction et tradition du sel, nouvel exor-

<sup>(1)</sup> Liber Ordinum, c. 450.

<sup>(2)</sup> P. L., t. LXXXV, c. 218, note.

<sup>(</sup>J) Leclercq-Héfélé, Histoire des Conciles, t. III, p. 215.

i(4) P. L., t. LXXXV, c. 245-246

cisme, exposition des évangiles et ouverture des oreilles, tradition du Symbole et de l'Oraison dominicale (1). Avec le dimanche des Rameaux commence la grande semaine; au Jeudi Saint se rattachent la réconciliation des pénitents et la messe du Saint Chrême (missa chrismalis); au vendredi saint, les prières pour tous les ordres de l'Eglise et la messe des présanctifiés; au Samedi Saint, la dernière préparation des catéchumènes, la litanie, la bénédiction du cierge et de l'encens, les douze lectures avec oraisons, la bénédiction des fonts, le baptême solennel, la messe de la vigile pascale; pour chaque férie de la semaine en carême, sauf pour le jeudi, le Gélasien a une messe spéciale. Le Missale Gothicum connaît toutes ces pratiques; en dehors des rubriques qui les signalent, il n'a qu'une messe commune pour le temps du Carême, trois ou quatre messes dites du jeune; de même pour le Gallicanum vetus à part les lacunes signalées. Dans l'ancien missel mozarabe, on ne donne que deux messes sériales (mercredi et vendredi) pour les semaines du Carême. La fête de Pâques a une solennité spéciale qui se prolonge pendant toute l'octave : chaque jour on célèbre deux messes dont une pour les nouveaux baptisés, c'est du moins la pratique milanaise et gallicane, et peut-être aussi mozarabe (2). Au Gélasien les formules sont groupées sous cette double rubrique: totius albæ orationes et preces; orationes et preces de parochia; orationes paschales vespertinales. Le samedi après Paques est le Clausum paschæ et sorme le point de départ pour compter les dimanches jusqu'à l'Ascension. Seul le Missale Gothicum marque avant cette sête les trois jours de Rogations, on n'en trouve trace ni dans la Liturgie mozarabe ni dans le Gélasien.

<sup>(1)</sup> Ces rites se retrouvent dans les cérémonies du baptème actuel.

<sup>(2)</sup> P4 L. t. LXXXV, c. 515.

3º Du dimanche dans l'octave de l'Ascension jusqu'à la Pentecôte et pendant l'octave de cette dernière sête s'accomplissent pour les baptisés les mêmes cérémonies que pour Pâques. On peut dire, en toute vérité, que depuis le début du Carême jusqu'après l'octave de la Pentecôte, la liturgie est tout imprégnée de l'idée de régénération spirituelle, soit pour la préparation, soit pour la reconnaissance que réclame cette

grande œuvre.

4º Pour le temps qui va de la Pentecôte à Noël, le Gélasien n'a que seize messes dominicales, le missel mozarabe huit seulement. Puis l'Avent a sa série de messes pour les dimanches dont le nombre paraît varier suivant les recueils, cinq dans le Gélasien, six dans le Missel mozarabe et probablement aussi dans le rit ambrosien; les documents gallicans restent un peu dans le vague à ce sujet, le Gallicanum vetus n'a que deux messes de Adventu, il y a lieu de penser cependant qu'on y commençait l'Avent peu après la

sete de saint Martin.

5º Les Quatre-Temps sont, à l'origine, d'institution purement locale; jusque vers le milieu du viº siècle, Rome seule les observe (1). Aussi n'y a-t-il que le Gélasien à les mentionner parmi les documents signales dans le précédent article. Par contre la liturgie mozarabe dénonce, en Espagne, la pratique des jeunes mensuels dont quelques-uns durent jusqu'à trois jours; déjà nous avons vu le jeune du 1er sanvier, il y en avait un autre pour les trois jours après la sête de la Pentecôte, un autre, dit de saint Cyprien, pour les trois jours avant cette sête en septembre, un autre encore de trois jours, aux calendes de novembre (2).

II. Propre des Saints. — Les deux sétes en l'honnenr de la Croix sont au Gélasien; on sait que celle du 14 septembre est la plus ancienne. La sète du 3 mai a

<sup>(1)</sup> Revue Benedictine, année 1897, t. XIII, p. 338.

<sup>(2)</sup> P. L., t. LXXXV, c. 609, 850, 651.

une messe propre dans le Missale Gothicum; elle fut aussicélébrée solennellemeut en Espagneaune époque reculée. Certains documents romains, comme le Grégorien de Muratori, ne l'ont pas (1). — Les quatre plus anciennes fêtes en l'honneur de Marie sont dans nos documents, mais parsois à des dates différentes. Ainsi, dans certains recueils, la Purification est au 15 sévrier, elle sigure au 2 sévrier dans le Gélasien dont les formules font plutôt allusion à la présentation de Jésus; il n'y est pas encore question de la bénédiction des cierges. L'Annonciation, dans le même document est au 25 mars : cependant l'ancienne église gothique d'Espagne célébrait au 18 décembre (aujourd'hui l'*Expectatio partus*) sa grande sête en l'honneur de la Maternité divine, pour échapper à l'inconvénient des sêtes en Carême (2). L'Assomption, au 15 août, dans le Gélasien et les calendriers mozarabes, est placée au 18 Janvier dans les recueils gallicans : ainsi le Missale Gothicum a une messe sous cette rubrique en janvier: In Assumptione Sanctæ Mariæ. La tête était appelée primitivement Dormitio ou Pausatio; c'est après saint Grégoire le Grand que le mot Assomption a prévalu. La Nativité de Marie est au 8 septembre dans le Gélasien et les calendriers mozarabes; les recueils gallicans n'en font pas mention. Mgr Duchesne parlant de ces quatre sêtes dit qu'elles sont entrées dans l'usage romain après saint Grégoire le Grand, et au plus tôt, vers la fin du vii<sup>e</sup> siècle; introduites d'abord à Rome, elles passèrent de là dans l'usage gallican (3).

Quant aux autres saints, on voit figurer de bonne heure dans la liturgle d'Occident et avec une messe propre, un certain nombre de saints honorés à Rome; à cette liste, chaque recueil ajoute des saints locaux.

<sup>(1)</sup> Ibid., c. 739.

<sup>(2)</sup> Le Concile de Toiède de 656. — Voir aussi D. Cabrol au mot Annonciation, dans le Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. I, c. 2244, Dom Ferotin, dans Liber Ordinum, c. 492.

(3) Origines du Culte chrétien, 3° édit., p. 273.

Il y a aussi dans ces recueils des déplacements de date; un remarquable exemple de ces déplacements nous est sourni par le Missale Gothicum; entre les sêtes de sainte Agnès et de la Conversion de saint Paul en janvier, il insère des sêtes de novembre, comme sainte Cécile, saint Clément, saint Saturnin, saint André, sainte Eulalie. Certaines églises de Gaule étendirent au temps de l'Avent l'incompatibilité admise ailleurs entre le Carême et la célébration des sêtes, et comme l'Avent, de six semaines en ces églises, commençait avant la sainte Cécile, on transporta en janvier des setes qu'on ne voulait pas omettre (1). Mgr Duchesne explique de la même façon comment la Chaire de saint Pierre primitivement célébrée au 22 sévrier, sut transsérée au 18 janvier (2). — Les saints du Sacramentaire Gélasien sont : pour janvier, saint Félix de Nole (le 14), saint Marcel (le 15), les saints Sébastien, Marius, Marthe, Audifax et Abacum (le 20), saint Fabien (3) (le 20), sainte Agnès (le 21 et le 28); en février, sainte Agathe (le 5), saint Sotère (le 10), saint Valentin (le 14), ce dernier accompagne des saints Vital et Felicula, sainte Julienne (le 17); en mars, sainte Perpétue et Félicité (le 7); en avril, sainte Euphémie (le 13); en mai (4), saints Philippe et Jacques (le 1er), saint Juvenal et l'Invention de la Sainte Croix (le 3), saints Nérée, Achillée et Pancrace (le 12); en juin (5), saints Pierre et Marcellin (le 2), saints Cyrin, Nabor et Nazaire (le 12), saint Vite

<sup>(1)</sup> P. L., t. LXXXV, c. 146.

<sup>(2)</sup> Origines du Culte chrétien, 3º édit., p. 279.

<sup>(3)</sup> Ce saint sut peut-être primitivement (jusque vers le milieu du 111° siècle) à une autre date, le 15 mai. Dom Baumer, Histoire du Bré-visire, trad. Biron, t. 1. p 273, note. — Dans la liturgie mozarabe, saint Séhastien et sainte Agnès sont avancés d'un jour pour laisser le 21 à saint Fructueux. — Le Missale Gothicum sain mention de la Conversion de saint Paul.

<sup>(4)</sup> En mai, le Missale Gothicum a saint Jean l'Evangéliste (martyre devant la Porte Latine).

<sup>(5)</sup> En juin, le Missale Cothicum a les saints Férdol et Ferjeux.

(le 15), saints Marc et Marcellien (le 18), saints Gervals et Protais (le 19), Nativité de saint Jean-Baptiste (le 24 avec vigile le 23), saints Jean et Paul (1) (le 26 avec vigile le 25), saints Pierre et Paul (le 29avec vigile le 28); en juillet, saints Simplice, Faustin et Beatrice (le 10), saints Abdon et Sennen (le 30), en août, les saints Machabées (le 1er), saint Sixte (le 6), saint Donat (le 7), saint Laurent (le 10), saint Tiburce (le 11), saint Hippolyte (le 13), saint Agapit (le 18), saint Magnus (le 19), saint Rusus (le 27), saint Hermes (le 28), Décollation de saint Jean-Baptiste (le 29); en septembre, saint Priscus (le 1er), saint Gorgon (le 9), saints Corneille et Cyprien (le 15), saints Côme et Damien (le 27), saint Michel (le 29); en octobre (2), saints Marcel et Apulée (le 7); en novembre, les saints Quatre Couronnés (le 8), sainte Cécile (le 22), saint Clément (le 23), sainte Félicité (le 23), saints Saturnin, Chrysanthe, Maure et Darie (le 29), saint André (le 30 avec vigile le 29); en décembre, saint Thomas (le 21). - Cette revue du calendrier nous permet de constater la présence de beaucoup de jours libres, en fin de sévrier, en mars et avril puis dans la première moitié de décembre; par contre les saints sont plusnombreux dans la période qui suit la Pentecôte.

Par le calendrier liturgique de l'Eglise romaine au vin siècle qui sera établi d'après le Sacramentaire d'Adrien et donné à la fin du chapitre sulvant, on verra quelles étaient les fêtes purement romaines et quelles modifications furent apportées au cours d'un

siècle.

<sup>(1)</sup> Le Missale Gothicum place ces deux saints après les saints Corneille et Cyprien.

<sup>(2)</sup> A noter en septembre et octobre, dans le Missale Gothicum, les saints Symphorien, Maurice et ses compagnons, Léger. — Saint Martiny a une messe, après les Communs, sans une date déterminée.

#### CHAPITRE II

#### Les Sacramentaires aux VIIIe, IXe et Xe siècles.

C'est en Gaule surtout que se prépare et s'élabore la transformation des Sacramentaires. Le recueil gélasien et le recueil grégorien y pénètrent presque aussitôt après leur formation à Rome, et pendant qu'ils influent sur les recueils gallicans, ils y subissent à leur tour une influence réelle.

Tous les documents qui ont été conservés portent l'empreinte de cette triple combinaison: le Gélasien se grégorianise (si l'on peut employer cette expression) et il reçoit en même temps des additions gallicanes. Dans un premier article, nous dirons l'histoire de cette combinaison, dans un second article nous verrons quel était à la fin du ixé siècle l'état de la liturgle de la messe.

## ARTICLE I. — Combinaison des Sacramentaires romains et gallicans.

On a vu, dans le chapitre précédent, que le Reginensis 316, seule copie existante du Gélasien primitif, sut écrit en Gaule à la fin du vii siècle ou au commencement du viii. M. Ed. Bishop estime que le recueil dut quitter Rome dans les premières années du vii siècle (1). Dans le courant du viii siècle, il sut, sans nul doute, rejoint en Gaule par le Sacramentaire Grégorien et au contact de ce nouveau recueil, il se modifia. Vers la fin du viii, dans l'entourage de Charlemagne, on s'émut de ces altérations, ce qui occasionna un premier travail d'Alcuin sur la demande du prince. Varin, voit le résultat de ce premier travail dans le Sacramentaire de Semaine, sur lequel, dit-il, l'auteur du Micrologue s'est trompé quand il a prétendu qu'Alcuin l'avait composé à la prière de saint

(1) Journal of theological studies, année 1903, t. IV, p. 566.

Bonisace (1). Quoi qu'il en soit, le zèle de Charlemagne pour procurer l'unité liturgique dans son royaume ne sur pas satissait de cette première mesure; en vue d'un retour à la pratique romaine le prince s'adressa au pape Adrien Ier et celui-ci lui envoya un exemplaire du Sacramentaire Grégorien, Alcuin ajouta presque aussitôt un supplément à ce recueil. Au cours du 1xº siècle, le supplément s'accroît, se modifie, entre dans le corps même du Grégorien: cette susion s'opère à la fin du 1xº siècle. Telle est la phase la plus importante de l'histoire des Sacramentaires qu'il s'agit d'étudier. Nous le serons dans les trois paragraphes suivants:

- § 1. Influence prépondérante du Sacramentaire Gélasien en Gaule pendant le VIII° siècle.
- § 2. Envoi du Sacramentaire grégorien fait par le pape Adrien I<sup>ct</sup> à Charlemagne, et première modification de ce recueil au IX<sup>c</sup> siècle.
- § 3. Transformation plus profonde du Grégorien d'Adrien dans la Gaule aux IX° et X° siècles et influence du document ainsi transformé sur la liturgie romaine.
- § 1. Influence prépondérante du Sacramentaire Gélasien en Gaule au viii siècle
- 1. Le Gélasien modifié dès le début du VIII<sup>e</sup> siècle.

   On a pu remarquer déjà que les recueils gallicans, le Missale Gothicum, par exemple, ont un Sanctoral (ou propre des Saints) peu fourni : il y a à pelne vingt-cinq messes en l'honneur des Saints dans le Gothicum. Par contre, le système des messes du Commun est plus développé, le même Missale Gothicum

(1) Varin, Des Altérations de la liturgie grégorienne en France avant le XIII siècle dans Mémoires de l'Académie, 1º sèrie, t. II, p. 623. Des auteurs attribuent à Pépin une part dans l'introduction de la liturgie romaine en France. Voir H. Netser A. Untroduction de la messe romaine en France. Paris 1916, p. 33.

LE MISSEL ROMAIN

en contient trois pour un martyr, trois pour plusieurs martyrs, une pour un confesseur, une autre pour plusieurs confesseurs (1). Le Reginensis 316, sous ce rapport, se rapproche des livres gallicans, tandis que les manuscrits de Rheinau ou Zurich nº 30, et de Saint-Gall nº 348, deux recensions du viiiº siècle, ont un Sanctoral plus développé i ces documents notent en même temps les stations romaines qui ne figurent pas dans le Reginensis 316... On a expliqué cette différence par l'influence des recueils grégoriens où le Sanctoral est mieux fourni.

Sans s'attarder à décrire au long cette modification, Ebner la constate et n'hésite pas à l'expliquer par une nouvelle rédaction du Sacramentaire romain; mais, ajoute-t-il, cette rédaction ne peut être que le Sacramentaire Grégorien. De la est venue l'expression: Gélasien grégorianisé employée pour la pre-

mière fois par Dom Baumer (2).

2. Le Gélasien grégorianisé constitue une subdivision importante du groupe; en voici les caractères

principaux !

a) Le canon de la messe, dans ces manuscrits, est placé, non à la suite des messes dominicales, comme dans le Reginensis 316, mais à la fin du cycle de l'année (circulus anni), c'est-à-dire après le Commun des Saints; il est intercalé dans la dernière des messes quotidiennes.

b) Tout le recueil a pour suscription: Incipit liber Sacramentorum romanæ ecclesiæ, tantôt avec l'addition des mots: anni circuli comme dans Rheinau ou Zurich nº 30, et Saint-Gall nº 348, tantôt sans ces deux mots, comme dans le Sacramentaire de Gellone (manuscrit du viii siècle, nº 12058 de la Bibliothèque Nationale à Paris, et dans les fragments d'un Sacramentaire pour une église indéterminée,

<sup>(1)</sup> Ed. Bishop, The Bosworth Psalter, p. 153.

<sup>(2)</sup> A. Ebner, ouvr. cité, p. 3763.

sin 1x° siècle, n° 2296 de la Bibliothèque Nationale (1).

c) On y sacrifie la division en trois parties, propre au Sacramentaire Gélasien, on y sond en un tout continu le propre du temps et le propre des saints (2). Après le cycle de l'année, où les dimanches sont intercalés entre les sètes à jours fixes, viennent le commun des saints, les messes quotidiennes et le canon : c'est là le contenu d'un premier livre. Avec la partie du troisième livre gélasien où se trouvent les messes diverses et les messes votives, on sorme un second livre sous ce titre : Liber secundus de extrema parte; on n'a pu jusqu'à ce jour éclaireir le sens de ces dernières expressions. Ce second livre manque

dans quelques manuscrits.

3. Dans ce groupe peuvent entrer sans conteste; a) les manuscrits de Rheinau, Zurich nº 30 et de Saint-Gall no 348; ce sont les mieux connus; leur texte, en grande partie dans Gerbert (3), a été édité, non sur l'un des deux recueils originaux, mais sur un manuscrit du xo siècle aujourd'hui perdu et appelé alors Sacramentarium triplex. Ce document contenait, en plus du Grégorien et de l'Ambrosien, le texte de Saint-Gall, 348, comme gélasien : de là le nom de Triple Sacramentaire. Le manque d'ordre qui règne dans les deux manuscrits Rheinau et Saint-Gall est atténué en partie par la table des matières jointe à la publication de Wilson. — b) Le Codex 350 de Saint-Gall négligé par Wilson: ce document présente des fragments apparentés au Saint-Gall, 348; les fol. 39-116 contiennent un grand nombre de messes diverses analogues à celles du livre second dans Rheinau, Zurich nº 30. — c) Le manuscrit latin nº 816 de la Bibliothèque Nationale, dit Sacramentaire d'Angou-

<sup>(1)</sup> Sur ces deux derniers documents voir Delisie, Anciens Sacramensaires, n° XV, p. 92 et n° XLIV, p. 168.

<sup>(2)</sup> Voir, dans l'appendice de Wilson, The Gelasian Sacrameniary, l'arecangement des manuscrits de Rheinau, Zurich, 30, et de Saint-Gall, 348.
(3) Monumenta veteris liturgiæ alemanicæ, t, I, p. 1.

lême parce qu'il fut à l'usage de cette église (VIIII et 1xº siècles); il est divisé en deux parties, la première comprend le propre du temps et le propre des saints réunis, elle commence à la vigile de Noël. Comme particularité, on y trouve au 1er novembre les sêtes de saint Césaire et de saint Hilaire de Poitiers; le livre se termine avec la messe de saint Sigismond qui paraît être une messe votive; on y remarque quelques additions du x1º siècle. La deuxième partie (sol. 116-170) est un recueil d'oraisons et de présaces pour messes diverses, de messes quotidiennes, de bénédictions, de différentes prières et cérémonles, le canon est avec les messes quotidiennes. Il y a dans ce document des ressemblances mais aussi des divergences avec le Reginensis 316 et les manuscrits signalés en a) (supra) (1). — d) Le manuscrit latin 12058 de la Bibliothèque Nationale dit Sacramentaire de Gellone, viiie siècle, souvent décrit mals toujours d'une façon insuffisante au point de vue liturgique. Il débute par les mots: In nomine Domini nostri Jesu Christi, Incipit liber Sacramentorum... Le cycle liturgique commence avec la vigile de Noël, renserme le propre du temps et le propre des saints fondus ensemble, les stations y sont marquées. Suivent, sans distinction de première et deuxième partie, les communs, les messes votives, les messes quotidiennes dont la dernière encadre le canon, les bénédictions épiscopales, des oraisons diverses, une nouvelle série de formules et rites pour le baptême (on y voit que ce sacrement était administré à Pâques, à la Pentecôte et à l'Epiphanie), les prières pour la dédicace d'une église, pour les ordinations, etc... des messes diverses et des messes pour les défunts (2). — e) Ajoutons encore, à cette liste, des documents sur lesquels il nous faut passer rapidement, comme le manuscrit latin 2296 de

<sup>(1)</sup> Delisle; Anciens Sacramentaires, n' xv, p. 91.

<sup>(</sup>a) Jbid, n° XLIV, p. 167.

la Bibliothèque Nationale, fragment d'un Sacramentaire d'origine gallicane : ce n'est qu'un résumé de Sacramentaire, gélasien pour le fond et grégorien pour la forme; le *Codex* o. 83 de la Bibliothèque de Prague, manuscrit originaire de la Bavière (1); le Codex D. 47 de la Bibliothèque Capitulaire de Padoue, apparenté aux précédents surtout pour l'arrangement du cycle de l'année et la place donnée au canon de la messe : après un plus minutieux examen, peut-être y découvrira-t-on un manuscrit indépendant ayant conservé plus d'un trait de l'ancienne liturgie de Rome. Terminons notre nomenclature par un manuscrit qui fut détruit pendant le siège de Strasbourg; le titre: In nomine Domini Dei summi. Incipit liber Sacramentorum romanæ ecclesiæ anni circuli, montre qu'il devait appartenir à la présente catégorie (2).

Si insuffisante qu'elle paraisse, cette liste prouve qu'au vine siècle le Gélasien forme le fond des recueils répandus en Gaule et que le Grégorien ne parvient

pas à le détrôner complètement.

§ 2. — Envoi du Sacramentaire Grégorien par Adrien I et a Charlemagne, et première modification de ce recueil au ix siècle.

I. Mais le Gélasien, trop mêlé d'éléments romains et gallicans, ne parut pas à Charlemagne sussisamment en harmonie avec le calendrier et le rituel romain (3). Voilà pourquoi ce prince, désireux d'opérer dans sa chapelle une résorme liturgique, s'adressa

(1) Le R. P. Weith en prépare une description.

<sup>(2)</sup> Deliale, Anciens Sacramentaires, n' XIII, p. 00. S'il fallait tenir compte des deux derniers documents mentionnés dans ce paragraphe les messes quotidiennes seraient de saint Grégoire au moins quant à leur arrangement. Ainsi s'expliquerait la présence des missa canonica romana en Angleterre et en Gaule pendant le VII siècle. Ebner, p. 368.

<sup>(3)</sup> Livres Carolins, I, 6, P. L., t. XCVIII, col. 1021.

au Souverain Pontise pour obtenir un exemplaire du recueil en usage à Rome. La réponse d'Adrien Ier à ce sujet est consignée dans une de ses lettres à Charlemagne (entre les années 787 et 791): « Vous nous avez demandé de vous envoyer le Sacramentaire arrangé par notre saint prédécesseur le pape Grégoire, inspiré de Dieu..., nous saisons donc parvenir ce document à Votre Altesse Royale par l'intermédiaire du moine

Jean, abbé de Rayenne (1). »

On s'est servi pour désigner l'envoi d'Adrien à Charlemagne, de l'expression Grégorien d'Adrien. Cette expression doit être expliquée pour écarter tout malentendu: elle ne veut pas dire que nous devons considérer le pape Adrien Ier comme un collaborateur de saint Grégoire, donnant une nouvelle rédaction de l'œuvre grégorienne, apportant à cette œuvre deschangements substantiels, mais elle implique qu'Adrien envoya à Charlemagne un codex grégorien en rapport avec le développement liturgique de l'époque, le recueil en usage dans l'église de Rome, pendant la seconde moitié du vine siècle. Ce n'était donc ni un livre à l'usage du Pape, ni une curiosité liturgique représentant un rite tombé en désuétude (2). Ainsi il ne faut pas s'attendre à y retrouver le Sacramentaire primitif de saint Grégoire.

Avons-nous d'ailleurs une copie du Grégorien d'Adrien sans addition et dans son état primordial? Il est dissicile de le dire avant qu'on ait mené à bonne sin l'étude des manuscrits du viii siècle dans leur tota-lité: on peut signaler deux documents dont les parties de première main paraissent sormer un Grégorien d'Adrien pur, savoir: 1. le manuscrit de Cambral, n° 164 (autresois 159), écrit pour cette église sous

<sup>(1)</sup> Cod. Carol., 89. Monumenta Germ. Hist., Epp. III, 626. - D. Bouquet, Recueil des historiens de Gaule, t. V, p. 587.

<sup>(2)</sup> Cf. Dom Baumer, Das Sogenannte Sakrament. Gelasian. Ed. Bishop, The earliest roman Mass Book. Ebner, Quellen..., p. 386.

l'épiscopat d'Hildoard (790-816)(1); 2. le manuscrit latin 2202 de la Bibliothèque Nationale, Sacramentaire de l'abbaye de Nonantola à laquelle il a été offeit par Jean, évêque d'Arezzo. Ce prélat, envoyé par Jean VIII en 876, à la cour de Charles le Chauve, cut peut-être alors l'occasion de se procurer ce document. Ce qui s'y trouve de première main correspond précisément au Grégorien d'Adrien; les messes du dimanche, oraisons, etc., ont été ajoutées du xi° au xiii° siècle (2).

A dater de l'envoi fait à Charlemagne, un nouveau groupe de Sacramentaires manuscrits se substitue rapidement aux recueils jusque-là en usage. La plupart ont en tête le nom de saint Grégoire, et il est à peu près certain que le manuscrit envoyé par Adrien se retrouve dans ce groupe, mais plus ou moins

modifié (3).

II. — Ainsi le recueil, copié de bonne heure à un grand nombre d'exemplaires, destiné à former la base de l'ordre liturgique dans les églises de l'empire franc, reçoit presque immédiatement des additions. Ce sont tantôt des suppléments ajoutés à la fin, tantôt des modifications introduites dans le texte. Telle est la constatation faite par Dom Baumer et reproduite par Ed. Bishop: tous les recueils grégoriens, ceux qui ont dans leur titre le nom de saint Grégoire ou ceux qui ont simplement le qualificatif romain, présentent pratiquement le même corps de textes, le même ordre de prières, mais il y a des détails de moindre importance qui varient presque à l'infini. En un mot, nous avons une seule édition du

(3) Ebner, ouvr. cité, p. 380.

<sup>(1)</sup> Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. II, c. 1787 Delisle, Auciens Sacramentaires, lui consacre quelques lignes seulement, p. 400. Ed. Bishop, On some early manuscripts of the Gregarian, dans fournai of theological studies, année 1903, t. IV, p. 413 et 416.

<sup>(2)</sup> Delisle, Anciens Sacrament., nº XXIII, p. 126-128, Ed. Bishop loc. cit., p. 420.

Grégorien d'Adrien, mais cette édition est enrichie d'additions et adaptée aux usages répandus dans l'empire franc (1). Cette constatation a amené Ebner à partager les documents en divers groupes : A. Les recueils où à la partie originelle est joint un supplément, les deux parties étant séparées par une préface et un index des pièces ajoutées. B. Ceux où la partie originelle et le supplément demeurent encore séparés mais où la préface et l'index ont disparu. C. Ceux où les deux parties sont fusionnées. Nous allons nous occuper du premier groupe dans ce paragraphe, les deux autres seront étudiés dans le paragraphe suivant.

III. - Le Grégorien d'Adrien avec supplément carolingien. — Une différence considérable, sans atteindre pourtant la substance, séparait la simplicité sévère qui règne dans le Grégorien d'Adrien de la multiplicité des formules en usage dans les Gaules : ainsi il manquait au Grégorien les messes dominicales, les préfaces variées, les bénédictions épiscopales. Pour ne pas renoncer à des usages auxquels on s'était attaché, on fit au document romain des additions sous forme de supplément. Voici, à titre d'exemple, toute une catégorie de recueils du ixe siècle, dans lesquels le supplément, riche et bien ordonné, est séparé du Grégorien d'Adrien par une sorte de prologue ou préface : 1. le manuscrit de Cambrai, nº 164 (ancien 159) déjà cité ; 2. le nº 413 du fonds Ottoboni au Vatican (2); 3. le nº 336 du fonds de la Reine au Vatican (3); 4. le nº 19 bis du Séminaire d'Autun, Sacramentaire de Marmoutiers, approprié à l'usage de l'église d'Autun (4); 5, le manuscrit latin nº 12050 de la Biblio-

<sup>(1)</sup> Ed. Bishop, The earliest roman Mass Book; Dublin Review, annes 1894, vol. 116, p. 257.

<sup>(2)</sup> Delisle, Anciens Sacramentaires, n. xxxv, p. 149.

<sup>(3)</sup> Ehrensberger, Libri liturgici Bibliotheca vaticana, p. 369.
(4) Deliste Ibid., n. xv1, p. 96 et Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. 1, c. 3210.

thèque Nationale, Paris. Sacramentaire de Corbie ou Missel de Rodrade (1); 6. le manuscrit latin n° 2812 de la Bibliothèque Nationale, Sacramentaire de l'église de Beauvais (2). On pourrait ajouter à cette liste beaucoup d'autres documents, notamment deux recueils aujourd'hui perdus, le premier (Sacramentaire de Cologne) qui a servi de modèle à Pamélius pour sa Liturgica Latinorum, le second (Missale Licmari), un manuscrit de la Bibliothèque des Théatins à Munich auquel Gerbert a emprunté le prologue Hucusque (3).

On trouve toujours dans ces recueils deux parties nettement distinctes : A. La première partie commence par les mots : In nomine Domini. Incipit liber Sacramentorum de circulo anni expositum a Sancto Gregorio papa romano. Sulvent la préface commune et le canon de la messe (4), puis les prières pour la consécration des Evêques, l'ordination des prêtres et des diacres (5). Alors commence le corps du Sacramentaire ou prières de la messe depuis la veille de Noël jusqu'à la fin de l'Avent. Dans le propre du temps s'encadre le propre des saints de la façon suivante : aux messes de Noël se joignent celles des saints Etienne, Jean, Innocents, Sylvestre. Après l'octave de Noël et la fête de l'Epiphanie commence une nouvelle série de saints, depuis saint Félix de Nole (in Pincis) jusqu'à l'Annonciation inclusivement. Le propre du temps reprend avec la Septuagésime, la Sexagésime, la Quinquagésime; à la férie IV qui suit le dimanche de

<sup>(1)</sup> Deliste Ibid., nº XXII, p. 122.,

<sup>(2)</sup> Ibid., n° LH, p. 178.

<sup>(3)</sup> A cette liste, joignons encore quatre autres documents 1 le Codex 77 de la Bibliothèque du Mans; le manuscrit B. B. 20 de la Bibliothèque Sainte-Geneviève à Par's ou Sacramentaire de l'église de Senis (Delisle, ibid., n, xxxII. p, 143); le Codex n° 137 de la Cathédrale de Cologne; enfin celui de la Bibliothèque Laurentienne à Florence, Cod. Aed., n° 121. (Delisle, Ibid., xxxIX, p. 157). — Voir aussi Ebner, Quellen..., p. 383-384.

<sup>(4)</sup> Une main du xii siècle a ajouté le Memento des Morts dans le Regineusis n. 337.

<sup>(5)</sup> Ces prières ont été déplacées dans l'édition de Muratori.

Quinquagésime débute une série de messes pour tous les jours de carême et la semaine de Pâques, les dimanches compris (on y donne l'indication des stations). Il faut noter pour le Jeudi Saint la bénédiction de l'huile des Infirmes et du Saint Chrême, pour le Vendredi Saint les supplications solennelles, la bénédiction du sel, les prières sur les catéchumènes et les ensants (en un mot, les cérémonles préparatoires au bapteme); pour le Samedi Saint l'exorcisme, les oraisons qui suivent les prophéties (on en compte seulement quatre), la bénédiction des fonts, l'oraison qui suit le baptême et qui est récitée ad infantes consignandos; durant l'octave de Pâques, il y a diverses oraisons sous les titres : ad sanctum Joannem, ad sanciam Mariam, ad Cosmam et Damianum, ad vesperas, ad fontes, ad sanctum Andream; puis après le Dimanche in albis une série d'oraisons pascales. — Le propre des saints reprend avec les saints Tiburce, Valerien et Maxime (14 avril), se poursuit jusqu'à saint Urbain (25 mai), est interrompu seulement par l'Ascension; au 13 mai est marque le Natalis Sanctæ Mariæ ad martyres.

Une portion du propre du temps comprend ici le samedi vigile de la Pentecôte, la Pentecôte et les jours de l'octave; après quoi vient la dernière partie du propre des Saints qui commence au 1er juin avec la Dedicatio natalis sancti Nicomedis, et se continue jusqu'à la saint André (30' novembre). Les quatre-temps de septembre sont placés entre la fête des saints Euphémie, Lucie, Géminien (16 septembre) et celle des saints Côme et Damien (27 septembre). Après la saint André commence l'Avent, sous le titre : Orationes de Adventu Domini, il y a quaire dimanches et les séries des quatre-temps. Entre le deuxième et le troisième dimanche on a intercalé la sête de sainte Lucie (13 décembre).

Ainsi se termine le cycle de l'année: on y a joint une série d'oraisons pour diverses circonstances, translation de reliques, dédicaces d'églises, anniversaire de consécration papale, bénédiction d'époux, oraisons quotidiennes, oraisons pour le matin et le soir, baptème, visite d'un malade, tonsure, bénédiction d'une diaconesse ou d'une vierge, d'un abbé ou d'une abbesse, oraisons diverses et parmi celles-ci,

oraisons pour les défunts.

B. La préface Huc usque commence la deuxième partie ou Supplément; un index initial comprenant 144 numéros donne l'idée de ce que contient ledit supplément: bénédiction du clerge pascal, formules pour les vigiles de Pâques et de la Pentecôte; messes dominicales dont six pour les dimanches après l'Epiphanie, quatre pour ceux après l'octave de Pâques, une pour le dimanche dans l'octave de l'Ascension, vingt-quatre pour les dimanches après la Pentecôte; bénédictions et messes pour diverses circonstances. Enfin le supplément se termine par une série de préfaces et une série de bénédictions épiscopales: les préfaces ont une petite introduction spéciale qui commence par ces mots Hæc studiose et n'est pas dans Muratori (1).

Les douze manuscrits signalés plus haut concordent sur tous les points qui viennent d'être énumérés ton peut donc les considérer comme d'une même famille et d'une même origine. Il paraît bien en réalité qu'ils sont d'origine franque, ce qui est incontestable pour huit d'entre eux, sans difficulté pour le manuscrit de Cologne, plus douteux pour celui de la Bibliothèque Laurentienne à Florence (quelques détails du calendrier de ce dernier pourraient faire songer ou à l'Angleterre, ou à la Suisse ou à l'Italie). Quant au Reginensis 337, qui appartient à ce groupe sans avoir la préface Huc usque (2), son

theca Vaticana, p. 400.

<sup>(1)</sup> Le texte de cette introduction est dans Delisle, Anciens Sacramentaires, p. 171, et dans Ebner, ouvr. cité, p. 30.
(2) Ebner, ouvr. cité, p. 385, et Ehrensberger, Libri liturgiel biblio-

origine franque est certaine; si l'on ne peut déterminer de façon plus précise sa patrie, on trouve une grande ressemblance entre sa composition et celle d'un manuscrit plus récent, le Codex Palatinus, n° 494 de la Bibliothèque Vaticane, x° ou x1° siècle; or celui-ci est originaire du monastère de Celle, au diocèse de Mayence (1). Ainsi c'est dans l'empire franc qu'il faut chercher l'origine des manuscrits appartenant à ce groupe et cette considération nous amène à parier

de l'œuvre d'Alcuin.

IV. L'auteur de la présace Huc usque. Dans un article de l'Athenaum (2), M. Martin Rule manifeste quelque défiance pour l'œuvre publiée par Pamélius et Muratori; il ne peut reconnaître le Grégorien d'Adrien, dans un recueil qui dément les promesses de son titre, qui d'ailleurs ne répond pas à l'attente de Charlemagne; il n'a pas plus de confiance dans l'assertion du Micrologue et prétend que l'auteur de ce dernier traité se met en contradiction avec Alcuin lui-même. En somme, le Libellus liturgicus d'Alcuin est aux yeux de M. Rule la copie d'une rédaction; encore récente au début du 1x6 siècle; cette rédaction première paraît avoir été inspirée par le sacramentaire de l'église romaine (grégorien et antégrégorien) ou peutêtre par le Grégorien d'Adrien (3); ainsi l'œuvre d'Alcuin ne serait pas ce que dit la préface Huc usque et cette présace même ne saurait être d'Alcuin, Avant M. Rule, Pamélius avait resusé de reconnaître Alcuin pour l'auteur de l'œuvre à lui attribuée par le Micrologue; le nom du grand liturgiste de l'époque carolinglenne a du être substitué, dit-il, dans le recueil par quelque copiste ignorant, en place du nom de Gri-

<sup>(1)</sup> Ebner, Ibid., pp. 386, 29 et 246. Ehrensberger, ouvr. cité, p. 405. Deliste ; Anciens Sacramentaires, n. XIAX, p. 170.

<sup>(2)</sup> Liturgical libellus Alcuini, dans The Athenaum, a. 1904, I, p. 464.

<sup>(3)</sup> M. Rule fait cette dernière concession dans un article ultérieur du même journal, année 1905, janvier et août,

moald pour lequel beaucoup de manuscrits reven-

diquent la compilation (1).

Mais, de nos jours, des liturgistes, sidèles au sentiment que Varin exprimait il y a soixante ans, croient pouvoir revendiquer pour Alcuin l'œuyre publiée par Pamélius sous le nom de Grimoald, et ils considérent Alcuin comme l'auteur de la préface Huc usque. Voici leurs raisons résumées brièvement : 1. La préface Huc usque considérée en elle-même concorde avec ce que nous savons d'Alcuin par ailleurs, comme aussi avec le dessein de Charlemagne : elle nous dit le traitement auquel a été soumis le Sacramentaire. Ce qui précède la présace, à l'exception de quelques formules marquées par une obèle, représente le texte du Sacramentaire Grégorien que le compilateur a soigneusement rétabli. Mais il est certaines autres formules indispensables que saint Grégoire a omises comme ayant été données par d'autres écrivains, et lui, le compilateur, s'est mis en devoir de les recueillir, de les corriger, de les arranger, pour que ses lecteurs trouvassent dans un seul manuscrit tout ce qui est nécessaire à l'époque et dans le milieu où il vit, bien qu'on puisse trouver beaucoup d'autres formules dans les autres Sacramentaires. Par la position qu'elle occupe, la préface séparera la compilation grégorienne de l'œuvre ajoutée, et pendant que le supplément sera reçu avec reconnaissance par quelques-uns, les autres qui le jugent superflu pourront le laisser de côté, mais en prenant sur eux-mêmes la responsabilité du rejet. Or un tel langage sait penser à Alcuin, comme le seul liturgiste de ce temps qui ait pu ct voulu le tenir. D'autre part, si Alcuin a écrit la préface, c'est Charlemagne qu' l'a inspirée; on peut la considérer comme un acte officiel du prince temporel. Charlemagne avait intérêt à promouvoir l'adoption du Grégorien dans ses Etats; cependant il ne pouvait ignorer

<sup>(1)</sup> Pamélius, Liturgica latinorum, t. II, prolegomena. Varia, Alterations de la... p. 626.

les Sacramentaires gallicans alors en usage : il fallait concilier les deux courants. Alcuin, l'anclen chef de l'école d'York, était capable d'accomplir cette tache, grace à sa connaissance des anciens manuscrits liturglques. - 2. La préface comparée avec d'autres œuvres d'Alcuin est en harmonie avec elles : ainsi le Comes ab Albino emendatus a un avertissement qui commence par ces mots ! Hunc Codicem (1), et dans lequel le compilateur prévient qu'il ajoutera quelques lectures pour les vigiles. Cette pièce, moins ancienne que la préface Huc usque présente avec celle-ci plusieurs points de contact : même préoccupation de compléter les recueils grégoriens, même désintéressement pour la façon dont sera accueillie son œuvre. D'ou, conclut M. Ed. Bishop, Alcuin, qui a rédigé le Comes, y a utilisé le prologue Huc usque : ce qui lui était d'autant plus facile que ce prologue est supposé de lui. A l'appui de cette thèse, M. Ed. Bishop Invoque encore une lettre qu'il a eu la bonne fortune de découvrir : elle est adressée par l'abbé Hélisachar à Nidibrius archevêque de Narbonne. - 3. L'auteur du Micrologue a donc vu juste quand il a cerit au xiº siècle : on assure qu'Alcuin a recueilli dans le Sacramentaire les prières de saint Grégoire auxquelles il en a ajouté de nouvelles, mais en petite quantité et qu'il a eu soin de désigner par des obèles (ou guillemets); puis à ces prières, il en a réuni d'autres qui, sans venir de saint Grégoire, étaient nécessaires pour la célébration des offices divins. C'est ce qu'atteste le prologue placé par lui au milieu de son recueil, immédiatement après les prières grégoriennes (2).

<sup>(1)</sup> Tommasi, Opera, t. V, p. 314.

<sup>(2)</sup> Micrologus, c. 60. P. L., t. CLI, c. 1020. L'auteur de ce traité consignait dans ces lignes une tradition déjà vieille de deux siècles. Notone seulement ce fait : un catalogue de l'abbaye de Centule que Saint-Riquier dressé en 831 mentionne un missel grégorien et gélasien tel que récemment Alcuin l'a mis en ordre. Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, t. I, c. 1084.

Sur toute cette thèse, voir les auteurs déjà cités comme Varin, Ebner

Les obèles devalent affecter les sêtes de l'Assomption et de la Nativité de Marie, celle de saint Grégolre, la plupart des offices du Carême. Alcuin puisa sans doute une large part des sormules du supplément dans le Gélasien; beaucoup de manuscrits de ce recueil ayant acquis droit de cité en Gaule au 1xº siècle (1).

§ 3. — Transformation plus profonde du grégorien d'adrien dans la gaule aux ix et x<sup>6</sup> siècles et influence du document ainsi transformé sur la liturgie romaine.

I. — La diffusion considérable de l'œuvre d'Alcuin prouve qu'elle répondait à un besoin : cependant toutes les églises n'éprouvaient pas la nécessité d'ajouter au fonds grégorien un supplément aussi développé; des recueils avec suppléments irréguliers se firent jour. Le classement en est moins facile que pour le groupe précédent : à côté d'un fonds inaltéré se rangent des additions qui varient presque avec chaque manuscrit. Tels sont, par exemple: 1. Le sacramentaire de la Bibliothèque du Séminaire de Mayence, ixº siècle; ce manuscrit reproduit exactement le fonds principal du Grégorien, la même main y a joint des messes pour quelques sêtes, comme celle de la Toussaint, et les Bénédictions épiscopales; une seconde main a ajouté les messes des dimanches, les préfaces, et diverses autres messes. — 2. Plusieurs sacramentaires de la Haute-Italie; entre ces documents la parenté semble assez étroite, nonobstant certaines différences. Ce sont : le Codex 86 (autrefois 81) de la

et spécialement Ed. Bishop, The earliest roman Mass Book. Dublin Review, année 1891, vol. 116, p. 265-267. Voir aussi Gaskoin. Alcuin. His life and his work, p. 225.

(1) De la dissussion des Sacramentaires Gélasiens ou Grégoriens en Gaule et en Angleterre à la sin du VIII' siècle, Alcuin lui-même peut être invoqué comme témoin; voir sa lettre à Banbald, archevêque d'York, ep. 65. P. L., t. C. c. 231. D. Morin remarque qu'il y trace le plan de son Sacramentaire, Rev. Bénéd., année 1890, t. VII p. 346, not. 1.

bibliothèque capitulaire de Vérone; c'est le type le plus parsait du groupe (1); les Codices 91 (autresols 86) et 82 (autrefois 77) de la même ville; ils sont malheureusement incomplets (2); le manuscrit du trésor de Monza (3); le Codex 100 du chapitre de Monza (4). Il y a dans ces recueils quelques épitres et évangiles. 3°. Le Codex II, 7, de la bibliothèque du chapitre de Modène (5); dans ce manuscrit on constate l'absence d'une partie du propre des saints. Cependant, immédiatement avant le supplément on lit cette rubrique : Explicit Sacramentorum (1) a S. Gregorio papa æditum: c'est dire qu'on a donné avec toute la clarté désirable la matière du Grégorien d'Adrien. Le supplément débute par la rubrique: Incipiunt missæ in diedus dominicis; il est cerit de la même main et renserme en plus des messes dominicales, quelques messes votives, les messes des désunts, quelques bénédictions (6).

II. — A la fin du ixe siècle s'opère une transformation plus radicale du Grégorien d'Adrien : la séparation du recueil grégorien et du supplément disparaît. Elle semblait alors présenter un grave inconvénient pour l'usage pratique; on avait des oraisons dans la première partie, mais il sallait ensuite chercher les présaces et les bénédictions à des endroits différents dans le supplément. On crut dès lors plus simple de fusionner ces divers éléments. Toutefois la fusion ne s'opéia pas tout d'un coup, mais par degrés; elle sut aussi plus ou moins complète. Le Codex II, 7 de la bibliothèque capitulaire de Modène que nous venons de mentionner porte les préfaces écrites dans la marge pour un

<sup>(1)</sup> Ebner, ourv. cité, p. 286. Delisle, Anciens Sacramentaires, n° XXV,

<sup>(2)</sup> Ebner, Ibid., p. 286 et 290. Delisle, Ibid., nº XXVI, p. 129. (3) Ebner, Ibid., p. 105. Delisle, Ibid., nº LXIV, p. 198.

<sup>(4)</sup> Ebner, Ibid., p. 107. Delisle, Ibid., n. 1.xvi, p. 198.

<sup>(5)</sup> Ebner, Ibid., p. 94. (6) Ibid., p. 95-96.

grand nombre de sêtes; quand plus tard on copia le manuscrit de nouveau, les additions de la marge furent introduites dans le texte, la susion était opérée.

On peut dire que cette transformation commença des l'arrivée du Grégorien d'Adrien dans les Gaules; elle fut lente en certaines régions, plus rapide en d'autres. Ainsi se sont formés les Sacramentaires des siècles suivants, d'accord entre eux quant à la substance, distincts l'un de l'autre quant à l'ordonnance et aux détails : on peut leur appliquer la dénomination de Grégorien fusionné. Bien qu'un sectionnement soit difficile à faire dans cette catégorie, on a pourtant distingué entre le Grégorien incomplètement et

complètement fusionné.

1. Grégorien incomplètement fusionné. C'est la condition de presque tous les manuscrits du x<sup>o</sup> siècle : d'une part, le noyau Grégorien d'Adrien a reçu des additions, d'autre part le supplément est demeuré en partie intact et sous forme d'appendice. Les messes dominicales, par exemple, n'ont pas trouvé accès dans le cycle de l'année, elles forment un paragraphe spécial après le commun des saints, c'est pour ainsi dire un commun du temps mis à part à côté du commun des saints. Ces manuscrits sont un prolongement du groupe précédent. On peut citer comme tels: 1. les Codices Ædil. 122 et 123 de la Bibliothèque Laurentienne à Florence (1); 2. le Codex B. A. 2 de la bibliothèque nationale de la même ville (2); 3. à Ivrée, le Codex 86 de la bibliothèque capitulaire (3); 4. à Rome, le Codex 3806 de la bibliothèque Vaticane (4); 5, à Bologne, le Codex 1084 de la bibliothèque universitaire (5); 6. à Vérone, le Codex 87

<sup>(1)</sup> Ebner, ouvr. cité, p. 30 et 35.

<sup>(2)</sup> Ibid., p. 42.

<sup>(3)</sup> Ibid., p. 52, voir aussi Deliste, Anciens Sacramentaires, n. IC, p. 230.

<sup>(4)</sup> Ebner, p. 212.

<sup>(5)</sup> *Ibid.*, p. 6.

(ancien 82) de la bibliothèque capitulaire (1), etc. 2. Grégorien complètement fusionné. Dans ces documents, on ne retrouve plus trace des suppléments anciens, aussi la forme du noyau Grégorien d'Adrien y est-elle plus effacée. On pourrait les classer en se plaçant à divers points de vue; par exemple, le canon s'y trouve tantôt au commencement, tantôt au milieu du recueil, et dans ce dernier cas, il est, soit après Pâques, soit entre les deux propres; ou encore, le cycle de l'année y commence, tantôt à la vigile de Noël, conformement à l'ancienne pratique (recueils du xº et du xuº siècle), tantôt au premier dimanche de l'Avent (pratique prédominante dans les recueils du

xır siecle).

Mais une différence plus profonde résulte de la place donnée aux deux propres : propre du temps et propre des saints. Tantôt: A, les propres sont complètement susionnés: ainsi dans le Codex 4470 de la bibliothèque Vaticane à Rome (xe-xie siècle) les dimanches de l'année se trouvent entre les sêtes du propre des saints (2). Tantôt: B, les sêtes mobiles sont partagées en trois sections : cycle de Noël, cycle de Paques, cycle de la Pentecôte; dans chaque section on place les dimanches et les fêtes de saints qui s'y rapportent, par exemple, de la vigile de Noël jusqu'à l'Annonciation; des saints Tiburce, Valère et Maxime (14 avril) jusqu'à saint Urbain (25 mai); de saint Nicomède (1er juin) jusqu'à la saint André (30 novembre). De la sorte, les deux propres se compénètrent. Tantôt : C, les deux propres sont complètement séparés et tel est le parti auquel on crut devoir revenir. Dans le Gélasien, la séparation était plutôt incomplète : certains documents opérèrent une séparation plus radicale. L'Avent passa en tête

<sup>(1)</sup> Ibid., p. 288. Une dissertation dans Ebner est ajoutée à ces indications pour en généraliser les résultats, voir p. 391.
(2) Ebner, Ibid., p. 218-322.

du propre du temps, les sêtes des saints qui suivent immédiatement Noël, quelquesois même Noël et l'Epiphanie, surent placées dans le propre des saints. Finalement on en revint à la distribution qui subsiste aujourd'hui : le groupe des sêtes entre Noël et l'Epiphanie sut placé au propre du temps, toutes les autres sêtes de saints rentrèrent dans le propre des saints. On trouve déjà cette séparation au x° siècle,

mais à l'état isolé.

III. — Ainsi d'après la préface Huc usque, toute la première partie du recueil représente le grégorien 1 les parties marquées d'une obèle (ou astérisque) ont été ajoutées par le rédacteur de la présace. Ce sont d'après l'édition de Pamélius : à la fête de saint Jean, les oraisons pour une messe dite « in primo mane », p. 190, une messe pour la vigile de l'Epiphanie, p. 195, les messes des apôtres, saint Mathias au 24 février, saint Jacques au 25 juillet, saint Barthélemy au 24 août, saint Mathieu au 21 septembre, saint Simon et saint Jude au 28 octobre, saint Thomas au 21 décembre; saint Marc (25 avril) et saint Luc (18 octobre) sont aussi au nombre des additions. La raison de l'absence de ces fêtes dans la première partie est donnée au 1er mai : la sête de ce jour était înscrite sous la rubrique! Jacobi et Philippi et omnium Apostolorum. On avait ainsi une solennité commune en l'honneur des Apôtres qui dispensait de leur attribuer un jour spécial; exception était faite en fayeur. des saints Pierre et Paul (29 juin), de saint André (30 novembre) (1). Sont encore entre crochets dans Pamélius la conversion de saint Paul (25 janvier), la Chaire de saint Pierre (22 février), la fête de saint Grégoire le Grand (12 mars) insérée manisestement par ses successeurs; des oraisons de la sête de l'Annonciation (25 mars) où se lit une allusion à la

<sup>(1)</sup> Pamélius, dans ses remarques, se resère ordinairement au Micro logue. P. L., CLI, c. 978-1022.

fête de Noël, c'est un vestige de la célébration au 18 décembre; l'Invention de la sainte Croix (3 mai) saint Jean devant la Porte Latine (6 mai); la dédicace de Sainte Marie aux Martyrs (13 mai) comme étant de l'institution de Boniface IV (608-615); sainte Potentienne (19 mai); les saints Prime et Félicien (9 juin), sainte Marie-Madeleine (22 juillet); Assomption et sa vigile (14-15 août); Nativité de Marie (8 septembre), Toussaint et sa vigile (31 octobre et 1er novembre).

Le supplément se compose de formes plus anciennes que le Grégorien, en grande partie du moins; ces formes avaient été en usage primitivement à Rome même; tombées alors en désuétude dans la capitale du monde chrétien, elles furent conservées en Gaule, avec quelques modifications résultant du contact avec des éléments gallicans. Grace au compromis opéré dans l'œuvre qui nous occupe, compromis qui obtint un rapide succès, Rome put rentrer en possession de formules et d'usages dont elle avait perdu le souvenir, elle hérita en même temps de certaines particularités locales pour les fondre en une merveilleuse harmonie. Le recueil carolingien y contribua dans une large mesure: peu de temps après sa formation, il devint le grand recueil officiel des formules dans l'église occidentale; devant lui s'effacèrent graduellement le pur romain, le gallican, le mozarabe, comme pour mettre un terme au particularisme liturgique et marquer le triomphe du principe de l'uniformité (1).

## ARTICLE II. — Etat de la liturgie de la messe à la fin du IXº siècle.

Tommasi, Mabillon et Muratori, nous dit Varin, ne font pas disficulté de considérer l'édition de Pamélius

<sup>(1)</sup> Gaskoin, Alcuin, his life and his work, p. 230-231. Ed. Bishop, The earliest roman Mass Book, article souvent cité, p. 258 et 264. Voir, aussi une note de Dom G. Morin sur les changements liturgiques de Rome dans la Revue Bénédictine, année 1890, t. VII, p. 363.

comme se rapprochant le plus de la leçon originale du Grégorien d'Adrien (1). C'est donc en nous servant de cette édition que nous donnerons ici un aperçu de l'ordinaire de la messe et du calendrier de l'église romaine à l'époque où nous sommes parvenus.

## § 1. — L'ORDINAIRE DE LA MESSE

Les manuscrits du Grégorien d'Adrien précédemment signalés portent, au 1x° siècle, le canon au début (2). Une sorte de prologue y donne entrée marquant l'ordre à suivre pour la première partie de la messe (3). Ce prologue, dit Ebner, deviendra superflu aux x1° et x11° siècles quand on donnera tout au long le texte des prières qui précèdent le Canon et alors que ces prières auront reçu leur plein développement.

1. Le prologue sait suite au titre du Sacramentaire. Après les mots qualiter missa romana celebratur, il énumère les diverses parties de l'ordinaire de la messe. Ce sont l'Introit conformément à ce qui est indiqué ailleurs pour les divers temps de l'année, sétes ou séries. Le Kyrie eleison: Le manuscrit de Chartres porte xypih Ahicon. Le Gloria in excelsis: on fait la remarque qu'il est dit par les évêques et seulement aux dimanches et sêtes; les prêtres ne le disent que le jour de Pâques. S'il y a litanie, on ne dit ni Gloria ni Alleluia. Pour comprendre cette rubrique, il faut savoir que la récitation des litanies était attachée aux jours de deuil et de pénitence; saint Grégoire le Grand, écrivant à Jean de Ravenne, lui reproche de porter le pallium aux jours des litanies, c'est-à-dire quand on devrait être couvert de

<sup>(1)</sup> Varin, Alterations... p. 647.

<sup>(2)</sup> Ebner, ouvr. cité, p. 371, note.

<sup>(3)</sup> On trouve le texte de ce prologue dans plusieurs des manuscrits décrits par Delisle 1 Anciens Sacramentaires, n° XXI, p. 116; n° XXXI, p. 140; n° LIII, p. 181.

cendre et vêtu d'un cilice, cineris et cilicii tempore (1). Dès lors on supprimait les chants de joie comme le Gloria et l'Alleluia. Viennent ensuite l'Oraison ou Collecte (une seule), l'Epître (ou l'Apôtre), le Graduel on Alleluia, l'Evangile, l'Offertoire. Les premlers Ordines Romani rédigés vers le vius siècle ne parlent pas du renvol des Catéchumènes, notre prologue garde également le silence à ce sujet. On en conclut que l'usage était alors supprimé : ce devait etre toutesois depuis peu de temps, car saint Grégoire à la fin du viº siècle le mentionne encore dans ses dialogues (2). Conformément à l'antique coutume, le peuple présente ses offrandes; on en sépare le pain et le vin à consacrer que l'on place sur l'autel (3). Le prêtre ayant alors récité la prière sur les oblats (ou secrète) Oratio super oblata, dit à voix haute : Per omnia, c'est la préface.

2. Canon de la messe. Rien à ajouter sur l'ordre des formules tel qu'il a été exposé; mais il est une particularité dont nous n'avons encore rien dit. Pamélius note dans le texte de son édition les signes de croix que trace le prêtre sur les espèces du pain et du vin, soit avant soit après la consécration, conformément à la pratique qui s'observe encore : dans la prière Te sgitur, trois signes de croix aux mots : hæc dona..., dans ! Quam oblationem, cinq signes de croix à bene-diciam... corpus et sanguis..., dans Qui pridie et Simili modo, deux signes de croix aux' mots bene-dixit..., dans Unde et memores, cinq signes de croix à hostiam puram..., dans Supplices te, deux signes à Corpus et Sanguis... à Per quem omnia, cinq signes... Enfin trois signes à Pax Domini... Le Grégorien

<sup>(1)</sup> Epist. S. Gregorii lib. III, ep. 56, P. L., t. LXXVII, c. 651. Cf. Liber Sacramentorum S. Gregorii P. L., t. LXXVIII, c. 26.

<sup>(2)</sup> Dial., 11, 23, P. L., t. LXVI. c. 178.

<sup>(3)</sup> Le prêtre sans doute se lave les mains après la réception des offrandes, quoique le prologue n'en parle pas : il faut d'ailleurs noter que les documents omettent de signaler encore bien des rites.

d'Adrien est peut-être le premier document où tous ces signes se trouvent indiqués au complet; les seuls recueils antérieurs où l'on en trouve sont : le Gélasien, Reginensis 316, a cinq signes de croix dans la prière Te igitur, et aucun autre après, le Saint-Gall 348 en contient cinq pour le Te igitur, cinq pour Quam oblationem, deux pour Qui pridie et Simili modo, qualre pour Unde et memores et rien après; les missels de Bobbio et de Stowe marquent un signe de croix à Per quem omnia. L'Ordo Romanus II qu'on peut saire remonter au 1xº siècle a les indications de croix à former dans les six passages du canon, mais sans en spécifier le nombre (1); l'Ordo Romanus I dit simplement que l'archidiacre verse de l'eau dans le calice en formant avec la burette un signe de croix et que le Pontife fait *trois* signes de croix sur le calice à Pax Domini (3).

En somme, la plus ancienne attestation en faveur de cette pratique est donnée dans une lettre du pape saint Zacharie (741-752). Répondant à une consultation de saint Boniface de Mayence sur ce sujet, il lui annonce l'envoi d'un rouleau où les signes de croix

ont été marqués à l'endroit du canon (3).

L'endroit où l'on doit substituer le nom du pape, de l'évêque, etc., était avant le xiº siècle, marqué par les lettres III et non pas N (4). — On a déjà signalé la pratique de joindre au Communicantes des noms à sa dévotion à la suite de Côme et Damien : en Gaule se trouvent fréquemment les noms de saint Hilaire, saint Martin, etc. (5) : ces noms étaient insérés aussi

<sup>(</sup>i) P. L., t. LXXVIII, c. 971.

<sup>(2)</sup> Ibid., c. 944, 945, 948.

(3) Ep. 13. P. L., t. LXXXIX, c. 953, Plus tard, au xi siècle, l'auteur du Micrologue aura soin de mentionner ces signes de croix, en observant qu'ils sont groupés en nombre impair, 3 ou 5. P. L., t. CLI, c. 986-987.

<sup>(4)</sup> P. L., t. LXXVIII, c. 558.
(5) Voir à ce sujet de nombreuses références dans Delisle : Anciens sacramentaires aux noms Hilaire, Martin, Augustin, Benoît, etc. Table, p. 409 et seq.

dans la prière: Nobis quoque peccaloribus, et surtout dans l'embolisme du Pater: Libera nos quæsumus...

— Les Bénédictions épiscopales avant Pax Domini, mentionnées seulement au supplément paraissent bien une importation gallicane. — On ne voit pas que les prières récitées par le prêtre avant la communion fussent dans la liturgie du 1xº siècle; elles paraîtront un siècle plus tard; on peut présumer déjà que du moins la troisième: Perceptio sera d'importation gallicane ou mozarabe: nulle part, en effet, dans les livres romains Notre-Seigneur n'est appelé le médecin des âmes et l'expression se lit dans le Missel de Bobbio et le Missel mozarabe (1).

Enfin c'est après le ix siècle qu'on trouve dans les Sacramentaires l'oraison *Placeat tibi*; elle n'appartint pas primitivement à la messe, le prêtre la récitait à la sacristie immédiatement avant de quitter les orne-

ments (2).

# § 2. - LE PROPRE DU TEMPS ET LE PROPRE DES SAINTS

Nous les présentons ici fusionnés, dans l'ordre suivi par les premiers manuscrits du Grégorien d'Adrien:

# I. — Propre du temps et propre des Saints pour la fin de décembre.

Vigile de Noël; Noël; saint Etienne; saint Jean; les saints Innocents; saint Sylvestre; Octave de Noël et Epiphanie. — Les stations sont pour Noël; sainte Marie Majeure, sainte Anastasie et saint Pierre (donc trois messes); pour l'octave de Noël, sainte Marie aux martyrs; pour l'Epiphanie, saint Pierre.

On trouve entre guillemets une messe pour l'octave de l'Epiphanie, avec oraisons tirées des oraisons

<sup>(1)</sup> Book of Cerne, p. 92, 95, 111, 120, note, p. 246. (2) Micrologue, c. 22. P. L., t. CLI, c. 995.

diverses de cette sête, ou puisées soit au Gélasien soit au Léonien.

# 11. - Propre des saints (14 janvier à 25 mars) (1).

```
FÉVRIER
         JANVIER
14. Saint Félix.
                                 2. Purification.
16. Saint Marcel.
                                 5. Sainte Agathe.
18. Sainte Prisque.
                                14. Saint Valentin.
20. Saints Fabien et Sébas-
                                           MARS
      tien.
21. Sainte Agnès.
                                12. Saint Grégoire.
22. Saint Vincent.
                                25. Annonciation.
28. Sainte Agnès (de Nativi-
      tate).
```

# 111. - Propre du temps. (Septuagésime à Quasimodo).

```
Stations. S. Laurent-h/-Murs.
Septuagésime,
Sexagésime.
                         - S. Paul.
Quinquagésime.
                              S. Pierre.
ser. IV caput Jejunii (a). —
                            S" Sabine.
- V (après S. Grégolre) -
                              S. Georges.
- VI
                              S. Jean et S. Paul.
Sabbato.
                              S. Tryphon.
1" Dimanche.
                              S. Jean de Latran.
fer. II.
                              S. Pierre ès Liens.
→ III.
                              S" Anastasie.
- IV.
                              S" Marie-Majeure.
- V(aprèsS. Grégoire). -
                              S. Laurent-h/-Murs.
- VI.
                              SS. Apôtres.
Sabbato in XII lect.
                              S. Pierre.
2' Dimanche (Vacat).
                             S. Clément.
fer. II.
— III.
                              S" Albine.
- IV.
                             S" Cécile.
- V(après S. Grégoire).
                             S" Marie Transtev.
                             S. Vital.
```

(1) Les additions d'Alcuin ont été signalées précédemment, (a) Commencement du Carême à ce jour depuis le vii siècle pour la collecte, station à Sainte-Anastasie.

#### LE MISSEL ROMAIN

```
Sabbato.
                     Stations, SS. Marcellin et Pierre.
 3' Dimanche.
                        - S. Laurent-h/-Murs.
fer. II.
                             S. Marc.
 - III.
                        - S" Potentienne.
 - IV.
                         - S. Sixte.
 - V(après S, Grégoire). - SS. Côme et Damien.
 → VI.
                             S. Laurent in Lucina.
Sabbato.
                             S" Suzanne.
4° Dimanche.
                           Jérusalem (c-à-d. S" Croix).
fer, II.
                        - SS. Quatre Couronnés.
 - III.
                        - S. Laurent in Damaso.
 -- IV.
                        - S. Paul.
- V(après S. Grégoire). -
                            S. Sylvestre,
                             S. Eusèbe.
 -- VI.
Sabbato.
                             S. Laurent-h/-Murs.
Passion.
                        - S. Pierre.
fer. II.
                             S. Chrysogone.
 - III.
                            S. Cyriaque.
 -- IV.
                            S. Marcel.
- V(après S. Grégoire). -
                            S. Apollinaire.
                            S. Etlenne.
 - VI.
Sabbato. Vacat. eleemosyna datur.
                    Stations. S. Jean de Latran. /
Rameaux.
                       - S' Praxède.
- S' Prisque.
Lundi Saint.
Mardi Saint.
Mercredi Saint.
                       - S' Marie Majeure.
in Cana Dui.
                       - S. Jean de Latran (b).
in Parasceve.
                            S' Croix de Jérusalem.
Sabbato Sancto.
                            S. Jean de Latran.
                            S. Marie ad Prasepe.
Pàques,
                            S. Pierre.
fer. II.
-- III.
                       - S. Paul.
- IV.
                           S. Laurent-h/-Murs.
-- V.
                           SS. Apôtres.
→ VI.
                       - S. Marie ad Martyres.
Sabbato.
                           S. Jean de Latran.
Dnica in Albis.
                           S. Pancrace.
```

(b) Sur les trois dernièrs jours de la Semaine Sainte d'autres détails ont été donnés précédemment.

# IV. -Propre des saints (14 avril à 25 mai).

#### AVRIL

- 14. SS. Tiburce, Valérien et Maxime,
- 23. S. Georges.
- 28. S. Vital.

#### MAI

- 1. SS. Philippe et Jacques.
- 3. SS. Alexandre, Eventius et Théodule.
- 6. S. Jean Porte Latine.
- 10. SS. Gordien et Epimaque.
- 12. SS. Pancrace, Nérée et Achillée.
- 13. Dédicace de S' Marie aux Martyrs.
- 25. S. Urbain.

N. B. - Avant S. Urbain sont intercales l'Ascension et le Dimanche dans l'Octave.

### V. - Propre du temps (Pentecôte et son Octave).

Vigile de la Pentecôte. Pentecôte, Stat. S. Pierre. feria II. -- S. Pierre ès

liens, - III. - S" Anastasie. - IV. - S" Marie Ma-

Jeure et S. Pierre. feria V. Stat. S. Laurenth/-Murs. ferla VI. Stat. SS. Apôtres. Sabb. in XII lect. S. Pierre. Octave Pent, Dominica vacat.

VI. — Propre des saints (1" juin au 30 novembre).

## JUIN

- 1. Dédic. S. Nicomède.
- 2. SS. Marcelin et Pierre.
- 18. SS. Marc et Marcellien.
- 19. S\$. Gervals et Protais.
- 24. S. Jean-Baptiste.
- 26. SS. Jean et Paul.
- 28. S. Léon.
- 29. SS. Pierre et Paul.
- 30. S. Paul (natale).

#### JUILLET

- 2. SS. Procès et Martinien. 10. Sept frères (fils de S' Fé-
- licité.) 28. S, Félix.
- 30. SS. Abdon et Sennen.

#### AOUT

- t. S. Pierre ès liens. (SS. Machabées).
- 2. S. Etienne pp.
- 6. SS. Sixte, Felicissime, Agapit,
- 8. S. Cyrlaque.
- 10. S. Laurent.
- 11. S. Tiburce.
- 13. S. Hippolyte. 14. S. Eusèbe.
- 15. Assomption.
- 18. S. Agapit.
- 22. S. Timothée.
- 28. S. Hermès,
- 29. S" Sabine, Décollation de saint Jean-Baptiste.
  30. SS. Félix et Adaucte.

#### SEPTEMBRE

- 8. Nativité S" Vierge.
- 11. SS. Prote et Hyacinthe.
- 14. Exaltation S" Croix.
- 14. SS. Corneille et Cyprien.
- 15. S. Nicomède.
- 16. S'" Euphémie, Lucie et S. Géminien.
- 29. Déd. S. Michel (in Salaria)

#### OCTOBRE

7. S. Marc pp. 14. S. Calixte.

#### NOVEMBRE

- 1. S. Césaire (Toussaint).
- 8. Quatre SS, Couronnés.
- 9. S. Théodore,
- 11. S. Menne, S. Martin.
- 22. S" Cécile.
- 23. S. Clément. S' Félicité.
- 24. S. Chrysogone.
- 29. S. Saturnin,
- 30. S. André.

#### DÉCEMBRE

13. S" Lucie.

#### VII. - Avent.

Les quatre dimanches et les séries des Quatre Temps, ont leurs stations: 1. Saint André ad prasepe. — 2. Sainte Croix de Jérusalem. — 3. Saint Pierre. — 4. Dominica Vacat. — fer. IV. Sainte Marie Majeure. — fer. VI. Saints Apôtres. — Sabbato in XII lect. Saint Pierre.

Les formules de l'édition de Pamélius, à part deux ou trois exceptions, se lisent dans le Missel Romain actuel, comme on peut s'en convaincre, par la comparaison des deux textes. Les anciens noms du calendrier dans le Grégorien d'Adrien sont conservés dans notre Missel: la dédicace de sainte Marie aux Martyrs (13 mai), la dédicace de saint Nicomède (1er juin) n'y figurent plus; d'autre part au nom de saint Cyriaque (8 août) on à ajouté ceux de Large et Smaragde, à celui de saint Timothée (22 août) ceux d'Hippolyte et Symphorien. — Parmi les formules signalées, trente environ sont empruntées au Léonien pour le propre du temps, trente-cinq pour le propre des saints. Ce chiffre de soixante-cinq est plus que doublé, si l'on tient compte de ce que le Léonien a sourni aux messes du commun, aux messes diverses, aux dimanches après la Pentecôte, à ceux de l'Avent, etc., aux féries des Quatre-Temps: ainsi l'on n'a pas de peine, avec les emprunts faits postérieurement, à retrouver le total de cent soixante-

quinze, précédemment indiqué, p. 59.

C'est au Gélasien et aux récueils gallicans qu'il faut se référer pour retrouver les formules des dimanches après la Pentecôte, telles qu'elles se lisent au supplément d'Alculn. Aux seize dimanches du Reginensis 316 correspondent les dimanches 6 à 21 de Pamélius, 5 à 20 du Missel romain; quant aux cinq premiers dimanches, aux dimanches après l'Epiphanie et après Pâques, il faut les demander à

d'autres sources.

La présente étude des Sacramentaires nous a permis de nous rendre compte des origines du Missel Romain dans une de ses parties les plus intéressantes : à la fin du 1xº siècle, elle est sinon matériellement du moins moralement close, car alors apparaît le Missel plenter. Ce recueil, qui va se développer progressivement, englobera peu à peu les recueils anciens jusque-là nécessaires pour la célébration de la Messe: un jour viendra où il les supplantera d'une façon définitive. Nous arrêtons donc à la fin du 1xº siècle la période des Sacramentaires, limite un peu conventionnelle, il faut l'avouer, mais ce qui va suivre, comme ce que nous venons de dire dans le présent chapitre, montrera l'impossibilité d'établir une ligne de démarcation précise et mathématique entre les deux périodes du Sacranfentaire et du Missel plénier. . 1,



## Plan et Division.

| Tome Premier. — Les premières origines et les Sacramentaires (1"-1x' siècles) | 3          |
|-------------------------------------------------------------------------------|------------|
| PREMIÈRE PARTIE                                                               |            |
| Période des Origines.                                                         |            |
| CHAPITRE PREMIER La Messe pendant les trois premiers                          |            |
| siècles ou l'Epoque anténicéenne                                              | 7          |
| 1. Le nom, les jours et l'heure du Sacrifice                                  | 7          |
| II. Eléments primitifs de la Messe                                            | 10         |
| CHAPITRE II. La Messe aux IV et V' siècles ou l'Epoque                        |            |
| postnicéenne                                                                  | 18         |
| ARTICLE PREMIER. — Les Liturgies orientales                                   | 19         |
| S 2. — La forme alexandrine : Documents : la                                  | 19         |
| Messe d'Alexandrie au 19° siècle                                              | 26         |
| § 3. — Des formes primitives aux ramifications                                | <b>3</b> 0 |
| ARTICLE II. — Les liturgles occidentales                                      | 31         |
| § 1. — La liturgie latine primitive dans les écrits                           | _          |
| patristiques du 1v° et du v° siècle                                           | 32         |
| § 2 La liturgie romaine et la liturgie gallicane.                             | 41         |
|                                                                               |            |

# DEUXIÈME PARTIE

# Période des Sacramentaires.

| CHAPITER PREMIER. — Les premiers Sacramentaires aux                                              |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| V, VI et VII siècles dans la liturgie romaine et les autres liturgies d'Occident                 | 50           |
| Article Premier. — Les premiers recueils de l'église                                             | _            |
| romaine                                                                                          | 51           |
| § 1. — Le Sacramentaire léonien ; notion, date, contenu, caractères                              | 53           |
| § 2. — Le Sacramentaire gélasien; notion,                                                        |              |
| antiquité, contenu                                                                               | 59           |
| § 3. — Le Sacramentaire grégorien; description,                                                  |              |
| ARTICLE II. — Les recueils du vii siècle dans les autres                                         | 63           |
| liturgles d'Occident                                                                             | 70           |
| § 1. — Les documents : liturgle ambrosienne, gal-                                                |              |
| licane, mozarabe, celtique                                                                       | 70           |
| § 2. — Le contenu des documents : liturgie gallicane, mozarabe, celtique                         | N a          |
| ARTICLE III. — Vue d'ensemble sur le contenu du Sacra-                                           | 77           |
| mentaire à la fin du vu siècle                                                                   | 83           |
| § t L'ordinaire de la Messe                                                                      | 83           |
| § 2. — Le calendrier des Sacramentaires<br>Chapitre ii. — Les Sacramentaires aux VIII, IX' et X' | 88           |
| Siècles                                                                                          | · 9 <b>6</b> |
| ARTICLE PREMIER Combinaison des Sacramentaires                                                   | 7            |
| romains et gallicans                                                                             | 96           |
| § 1. — Influence prépondérante du Sacramentaire                                                  | <b>~</b> =   |
| Gélasien en Gaule pendant le viii siècle.<br>§ 2. — Envol du Sacramentaire Grégorien fait        | 97           |
| par le pape Adrien I" à Charlemagne                                                              |              |
| et première modification de ce recueil                                                           |              |
| au ix' siècle                                                                                    | 101          |
| § 3. — Transformation plus profonde du Grégo-<br>rien d'Adrien dans la Gaule, aux ix° et         |              |
| x° siècles et influence du document ainsi                                                        |              |
| transformé sur la liturgie romaine                                                               | 111          |
| Arricha ii. — Etat de la liturgie de la Messe à la fin du                                        |              |
| § 1. — L'ordinaire de la Messe                                                                   | 116          |
| § 2. — Le propre du temps et le propre des saints.                                               | 120          |
|                                                                                                  |              |
| 536-11. — Imp. des Orph. Appr., F. Brkrit, 40, rue La Fontaine, P                                | aris, '      |
|                                                                                                  |              |
|                                                                                                  |              |

